

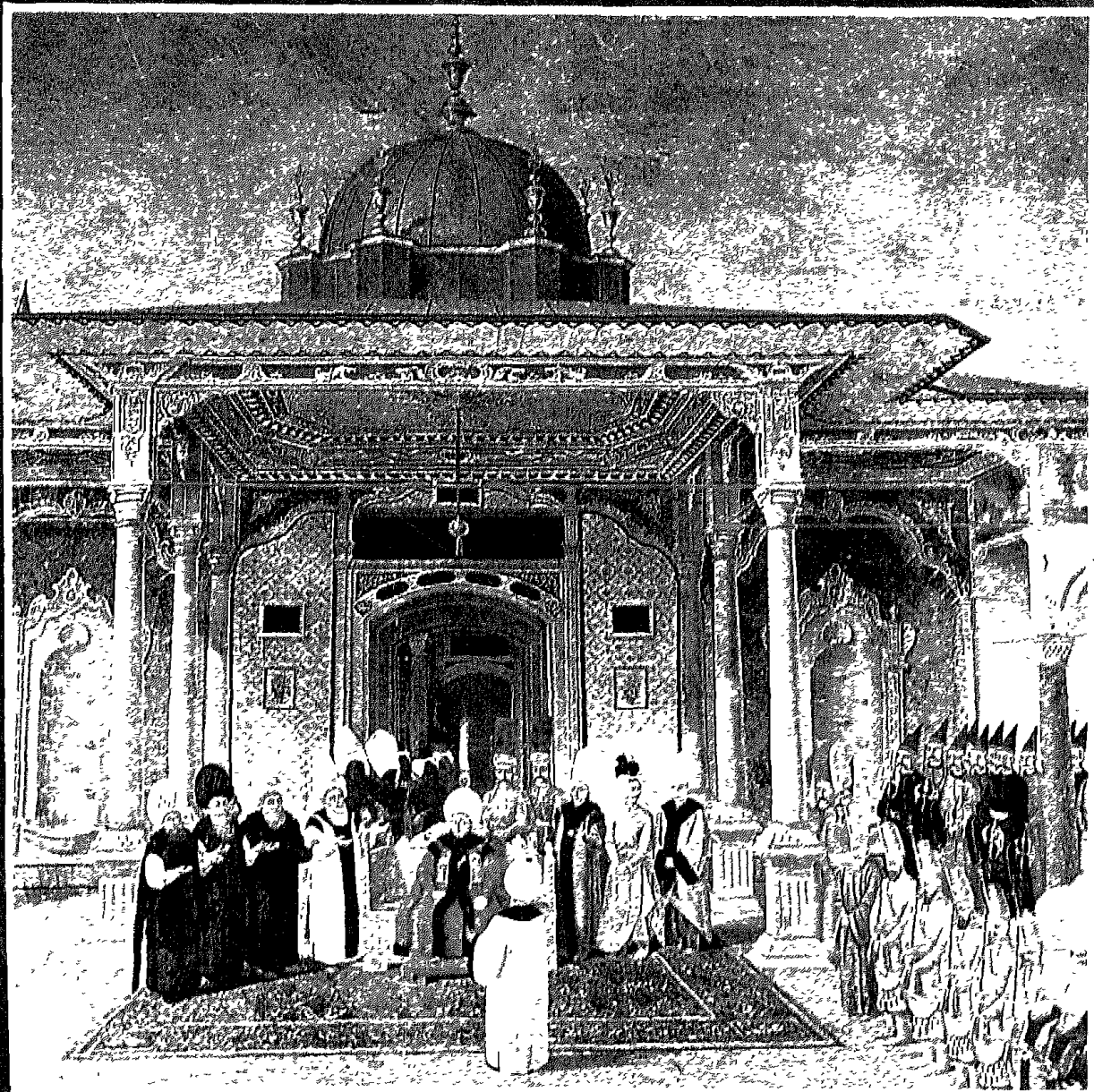


دار  
الكتب  
الوطني  
ال MISRI

# زار متحف الدولة العثمانية

## الجزء الثاني

إشراف:Robir Manton - ترجمة: بشير السباعي





# لاريون الدّولة العثمانية

الجزء الثاني

الطبعة الأولى  
القاهرة - ١٩٩٣  
جميع الحقوق محفوظة



دار الفكر  
للدراسات  
والمعلومات  
القاهرة - باريس

القاهرة، ش. مشارب بيب - رقم ٤٤٧٥  
مدينة نصر - المقطعة الثامنة

تلفون: ٢٧٣٥ - ٧٤

## الغلاف عmad حليم

### لوحة الغلاف : السلطان سليم مع الحاشية والأعيان

صدر هذا الكتاب بالتعاون مع  
العشرة الفرنسية  
لأبحاث و التعاون  
قسم الترجمة - القاهرة



# نارخى للدّولّة العُثمانيّة

الجزء الثاني

إشراف: روبرت مانتران

ترجمة: بشير السباعي



ترجمة كتاب

Sous la direction de  
Robert MANTRAN

# HISTOIRE DE L'EMPIRE OTTOMAN

*Publié avec le concours du  
Centre national des lettres*

FAYARD  
© Librairie Arthème Fayard 1989

# الفصل الحادى عشر

## بدايات المسألة الشرقية

### (١٧٧٤ - ١٨٣٩)

بقلم : دوبيير مانزان

يتطابق ما نسميه بـ «المسألة الشرقية» مع جملة من الواقع الذى تدور بين عامى ١٧٧٤ (معاهدة كوتتشوك - كاينارچا) و ١٩٢٣ (معاهدة لوزان). وتتلخص المسألة الأساسيةitan لهذه الواقع فى التمزق التدريجي للإمبراطورية العثمانية وتنافس الدول العظمى بهدف فرض سيطرتها أو نفوذها على أوروبا البلقانية والبلدان الواقعة على الجانب الشرقي للبحر المتوسط (حتى الخليج الفارسى والمحيط الهندى) وعلى ضفافه الجنوبية. فالروس، متذرعين بحماية الارثوذكس والسلاف، يرمون إلى مد سيطرتهم على البلقان وإلى الوصول إلى البحر المتوسط. والإنجليز يسعون إلى حماية طريق الهند، ومن ثم إلى السيطرة على الممر الذى يفصل البحر المتوسط عن المحيط الهندى، ومن هنا الاهتمام الذى يبذلونه ببلدان العربية في تلك المنطقة. والفرنسيون يرددون الدافع عن مواقعهم التجارية والثقافية لدى مسيحيي المشرق ويجدون أنفسهم في تعارض، بحسب الظروف، مع الروس أو مع الإنجليز. والنمساويون، الخائفون من توسيع النفوذ الروسي في البلقان، يحاولون إقامة سد هناك، خاصة في البوسنة والهرسك. وفيما بعد، سوف يهتم الألمان هم أيضاً بالإمبراطورية العثمانية من منظور سياسة الدرانج ناش أوستين (الاندفاع نحو الشرق).

والحال إن الحروب التي سيخوضها العثمانيون خلال القرن التاسع عشر سوف تكون كلها تقريباً خاسرة وسوف تؤدى إلى حرمان الإمبراطورية، قطعة

قطعة، من شبه اجمالي اراضيها في حين أن انتقال جانب كبير من مواردها تحت سيطرة الشركات الغربية سوف يسهم في اختزالها وفي تأكيد تبعيتها.

على أن القادة العثمانيين يجتهدون في تعزيز الاصدحات (التنظيمات) في المجالات الادارية والاجتماعية والسياسية والثقافية. لكن لعبة الدول الكبرى قد أدت إلى تحجيم، إن لم يكن إلى تبديد، أثر هذه الجهود. فمنذ غداة إبرام معاهدة كوتشوك - كابينارجا، عمل السلطان عبد الحميد الأول (1774 - 1789)، ثم خليفة سليم الثالث (1789 - 1807)، على تحديث الدولة العثمانية و ، في المقام الأول، على إنشاء جيش قادر على حماية حدود الإمبراطورية. كما يمر هذا التحديث عبر افتتاح العالم العثماني على التقنيات كما على الأفكار الغربية، وخلال عهد عبد الحميد الأول بالفعل، يرى مثقفون عثمانيون، أتراك ومصريون بشكل خاص، أن بالإمكان إدخال تجديفات على الفكر الإسلامي، لكن هؤلاء المثقفين قلائل ولا يجدون تفهماً واسعاً. إلا أنه ليس من المؤكد أن عملهم كان عديم النتائج بالكامل.

## عبد الحميد الأول (1774 - 1789)

بعد ارتقائه العرش العثماني في ظروف صعبة، أدرك عبد الحميد الأول بسرعة ضرورة الاصدحات. ومن هذه الزاوية، فإنه يظهر بوصفه المبادر الحقيقي بسياسة جديدة مدفوعة بتصور واقعى لوضع الإمبراطورية : فهو يوجه هذه السياسة شخصياً بالاعتماد على رجال تولوا منصب الصدر الأعظم يتميزون بالكفاءة ويشاركونه مفاهيمه ويظل بعضهم في المنصب فترة طويلة نسبياً كمحمد باشا چيچى زاده (يناير 1777 - سبتمبر 1778) ومحمد باشا السيد (اغسطس 1779 - فبراير 1781) وخليل حميد باشا (ديسمبر 1782 - مارس 1785) ويوسف باشا كوجا (يناير 1786 - يونيو 1789).

## الوضع الداخلى

إذا كان عبدالحميد الأول يمسك بزمام الحكومة المركزية، وإذا كان الهدوء يسود في العاصمة على مدار عهده، فإن سلطته تتمتع بالاعتراف التام بها، من جهة أخرى، في الولايات، أكانت الولايات الأوروبية أم الآسيوية أم الأفريقية التي كان بعض الأعيان قد اكتسبوا فيها مكانة داخلية جد قوية، مستفيدين من المصاعب التي واجهتها الحكومة على المستوى الخارجي.

ذلك هي الحالة في مناطق مختلفة من الاناضول، وفي سوريا حيث يمكنن أحمد باشا الجزار، بعد الشيخ ضاهر العمر، من فرض نفسه في سوريا الجنوبية ولبنان وفلسطين، بعد أن سحق التمردات المحلية، وتلك هي الحالة في العراق حيث تمكن عمر باشا (١٧٤٤ - ١٧٥١) وسليمان باشا (١٧٨٠ - ١٨٠٢) من إعادة البلو إلى الطاعة، ولكن أيضاً مع ابدائهم لتباعد معين عن حكومة اسطنبول – خاصة الثاني بعد انتصاره على الايرانيين الذين كانوا قد غزوا جنوب العراق – ، وتلك هي الحالة في مصر حيث يمكن المماليك على بك الكبير (١٧٦٨ - ١٧٧٣)، ثم مراد بك وابراهيم بك (من عام ١٧٧٩ حتى حملة بونابارت، ١٧٩٨) من السيطرة على البلد ويكسبون موافقة الحكومة بعد فشل هذه الأخيرة في استعادة سلطتها. أما ولايات المغرب («ايات البربر») فهي تواصل التمتع بدرجة جد كبيرة من الاستقلال وتتجنب قطع الصلات مع اسطنبول. وفي الولايات الأوروبية، فإن التوتر ليس أقل شأناً حيث توجد حركات استقلالية إلى هذا الحد أو ذاك، إن لم تكن قومية بالفعل، في تراس وصربيا وأيپيروس (مع والى چانيانا الشهير، على باشا تيبيدلين) والبانيا والجبل الأسود.

ولا يحاول السلطان عندئذ، إلا في حالات استثنائية نادرة، استعادة سلطة الحكومة المركزية بالقوة، وذلك بقدر ما أن الخطر الخارجي ينبع بكلله دائمًا على

الأمبراطورية، فهو يسعى إلى التوافق مع قادة هذه الحركات، حيث يمنحهم القاباً رسمية أو يخولهم عدداً من المسؤوليات. على أن النتائج تظل هزيلة، ويدفع الطابع الاستعراضي لهذه المحاولات المعارضين إلى الاعراب بشكل أقوى عن ميلتهم الاستقلالية، خاصة في المجال المالي والاقتصادي : فهم يحتفظون لأنفسهم ولممتلكاتهم بالجانب الرئيسي من الضرائب والإيرادات التي كان يجب، عادة، أن تشق طريقها إلى خزانة الدولة، ويتعاملون بشكل مباشر مع التجار الأجانب فيما يتعلق بالتبادلات التجارية. فما الذي يتبقى عندئذ من السلطة الحكومية؟

## الإصلاحات العسكرية، الإصلاحات المدنية

بعد معاهدة كوتشوك - كاينارچا ، نجد أن عبد الحميد الأول، المشغل بالحرص على تأكيد الدفاع عن امبراطوريته بامكانيات حديثة (كانت الهزائم البرية والبحرية، امام الروس، قد شكلت درساً قاسياً مثلاً اتاحت الفرصة لاستيعاب الموقف)، قد كرس جهوده لانشاء مدفعية وبحرية جديدين بالكامل. وقد وكلت أمور المدفعية الى البارون دو توت، وهو نبيل مجري كان قد انتقل الى خدمة فرنسا وجاء في عام ١٧٥٥ إلى تركيا مع ثيرچان الذي عهد إليه بمهام مختلفة لمجمع المعلومات في الامبراطورية العثمانية وفي القرم. وما كان قد راقب حرب ١٧٦٨ - ١٧٧٤ الروسية - التركية، فقد استخلص منها عدداً من الاستنتاجات واقتصر اصلاحات شدت انتباه مصطفى الثالث ثم عبد الحميد الأول : وهكذا فإنه ينظم، منذ عام ١٧٧٤، بمساعدة الاسكتلندي كامبيل والفرنسي أوبير، قوة مدفعية جديدة سريعة الطلقات (سرعة توبيتشولاري) ذات عدد أقل من الجنود، الا انهم أحسن تدريباً وأحسن تنظيماً ومزودين بمدافع قدمت فرنسا جانباً منها؛ وهو ينشيء ورشة سباكة جديدة للمدافع في هاسكوي ويعيد الحياة إلى مدرسة المهندسين القديمة (هندسة خانه) التي كان بونثال باشا قد أسسها. وعلى الرغم من أن توت

قد غادر تركيا في عام 1776، فإن عمله قد استمر تحت قيادة كامبيل - الذي تحول إلى اعتناق الإسلام - وأوبير.

ويرجع تحديث البحرية إلى حسن باشا الجزائري الغازى، الذي نجا من معركة تشيكم ورقى إلى رتبة الاميرال الأكبر في عام 1774. فهو، مستفيداً من دمار جانب كبير من السفن العثمانية، يدشن في مختلف ترسانات الامبراطورية بناء سفن حديثة ويستعين في ذلك بفنيين أجانب يرأسهم مهندسان فرنسيان، لوروا ودوريا. ويجرى بذلك جهود لتجنيد وتدريب رجال البحرية. كما يجرى إنشاء مدرسة لمهندسي البحرية السلطانية، لكنها لن تتوصل إلى تأهيل عدد كبير من الضباط، وإذا كانت نوعية السفن الجديدة تتحسن، فإن الأمر ليس كذلك بالنسبة لنوعية أطقم البحرية. لكن التحرك إلى الأمام كان قد بدأ و ، خلال وزارة خليل حميد، سوف يصل التحديث إلى حد التأثير على فيلق الانكشارية وفيلق السباهيين، دون انقلابات عميقة، ولكن مع خلق مزاج جديد على الأقل يتميز بالطاعة والانضباط : فالانكشارية يرخصون لممارسة تدريب عسكري متواصل، وحائزون التيمارات يتبعهون بالإقامة في أراضيهم. وباختصار، فإن عهد عبدالحميد يشهد إنشاء جيش من نوع حديث، غربي في عدد من جوانبه. وسوف يستكمل سليم الثالث هذا العمل.

والى جانب إعادة تنظيم القوات التقليدية للجيش، يوجه خليل حميد اهتمامه وجهوده إلى تحسين الأحوال الاقتصادية : فهو يشجع الصناعات المحلية، ويسعى إلى تنشيط صناعة النسيج، التي تتعرض لمزاحمة قوية من جانب المنتجات الأوروبية، ويشجع الحرف ويحقق انطلاقه جديدة للطباعة ولنشر الكتب. وهذه الاعادة لتنظيم الدولة تستثير معارضة من جانب المحافظين ومن جانب عدد من العلماء وعدد من القادة العسكريين الذين شلت حركتهم. والمصلحون الحازمون ليسوا كثيرين وهم علامة على ذلك متهمون بتخريب الأسس الدينية والاجتماعية

للدولة، وذلك بسبب الاعتماد على فنيين أوروبيين، فرنسيين غالباً. وهذه المعارضة للإصلاحات تلقى تأييداً خفياً من جانب الروس والنساويين، الذين لا يجدون مصلحة لهم في أن تتغلب الدولة العثمانية على مظاهر ضعفها وتصبح مرة أخرى قوية ومنظمة؛ وخلافاً لذلك، فإن الانجليز والهولنديين والفرنسيين، انصار أوروبا التنوير، يساندون المصلحين، ليس دون اعتبارات تتصل بمصالحهم.

ومما يدعو للدهشة أن من بين خصوم خليل حميد حسن باشا الجزائري الغازى الذى، رغم كونه من دعاة الاصلاح، يتميز بالطموح ويسعى إلى أن يصبح صدراً أعظم؛ وهو يشن ضد خليل حميد حملة تنتهي بأن تجد أنذا صاغية لدى السلطان، الذى جرى اقتناعه بوجود تحركات لخلعه لحساب سليم، ابن أخيه. ويجري تنحية خليل حميد عن مناصبه فى ٣١ مارس ١٧٨٥ واعدامه بعد ذلك بأقل من شهر. ويبلغ انتصار خصمه منتها بترحيل الفنيين الأجانب، فى عام ١٧٨٧.

## ضطر روسيا

يتزايد الاحساس بضرورة إنشاء جيش عثماني قوى بقدر ما ان الامبراطورة كاترين الثانية تفصح عن نواياها: فهى، فى يناير ١٧٧٧، تتدخل فى خانية القرم وتزيل الخان دوله چيراي وتنصب على العرش شاهين چيراي. وعلى مدار عامين، يتنازع الروس والعثمانيون على السيادة على القرم من خلال الخانات؛ وفي نهاية الأمر، فى يناير ١٧٧٩، تتغلل القوات الروسية فى القرم، التى يتم عندئذ ضمها. وبالرغم من جهود حزب الحرب العثمانى، الذى يقوده حسن باشا الغازى، فإن السلطان، بدعم من خليل حميد، يعترف بضم القرم من جانب الروس بتوقيع معاهدة آستانى كاواك (يناير ١٧٨٤)

وبالنسبة لكاترين الثانية، فإن هذا الضم ليس غير مرحلة، اتخذت شكلاً ملماساً أكثر باحتلال چيورچيا، فى اتجاه هدف أوسع بكثير : تشكيل دولة

ارثوذكسيّة، يرأسها عاهل روسى تشمل جميع البلدان البلقانية، فيما عدا الجزء الغربي من البلقان الذي يجب تسليمه في المقابل للنمسا، في حين يجب للبندقية أن تحصل على المورة وكريت وقبرص، بينما يجب لفرنسا أن تحصل على مزايا في سوريا ومصر. وهكذا فإن الأمر يتعلق بمشروع تمزيق – و إعادة اقتسام – للإمبراطورية العثمانية في أوروبا، لحساب الإمبراطورية الروسيّة أساساً. وتتصدى لهذا المشروع إنجلترا وبروسيا، المنزعجتان من الاندفاع الروسي، واللتان تحرضان الحكومة العثمانية على مقاومة هذا الضغط، وذلك بقدر ما أن الروس قد أقاموا قواعد بحرية في سيفاستوبول وخيرسون، بما يشكل تهديداً مباشراً للبحر الأسود العثماني.

وينتصر حزب الحرب في إسطنبول مع تعيين الصدر الأعظم الجديد يوسف باشا كوجا : إذ يجري توجيه إنذار إلى روسيا، يدعوها إلى الجلاء عن چيورچيا والقرم (١٤ أغسطس ١٧٨٧)، وهو إنذار ترد عليه روسيا باعلان الحرب بعد ذلك بشهر (١٥ سبتمبر)، حيث تدخل النمسا الحرب في فبراير ١٧٨٨ . وتنتهي هذه الحرب دون خسائر بالنسبة للعثمانيين، وذلك بسبب احداث في بولندا وخاصة في فرنسا تحول انتباه النمساويين والروس صوب الغرب: ويؤدي صلح تم توقيعه مع النمسا في سفيتشوف (سيستوفا، ٤ أغسطس ١٧٩١) إلى الحفاظ على الوضع القائم بين الإمبراطوريتين اللتين لن تتحاريا مرة أخرى حتى عام ١٨٧٨ . ومع روسيا، يُعرف صلح ياسى (٩ يناير ١٧٩٢) باسم القرم وچيورچيا من جانب الروس، ويصبح نهر الدنيستر خط الحدود الجديدة بين الإمبراطوريتين. وعلى مدار أكثر من عشرين سنة، سوف تحيا الدولة العثمانية في سلام نسبي مع جارتها الشمالية : فالثورة الفرنسية، ثم ناپوليون الأول، يمثلان عندي خطرًا أكبر بكثير بالنسبة للدول الأوروبيّة.

وفي تلك الثناء، كان قد ارتقى العرش العثماني سلطان جديد، هو سليم الثالث، الذي سوف يستأنف ويعزز مشروع الاصلاحات الذي دشنها عبد الحميد الأول.

## سلیم الثالث (١٧٨٩ - ١٨٠٧)

إن سليم الثالث ، المولود في عام ١٧٦١ ، قد أبدى ، بأكثر مما ابداه محمود الأول وعبدالحميد الأول ، عزماً على تحديث الدولة العثمانية جعل منه السلف الحقيقى لمصلحى القرن التاسع عشر من السلاطين والرجال الذين تولوا منصب الصدر الأعظم. كما أن نهاية عهده المأساوية قد رسخت فى الأذهان الفكرة القائلة بأنه قد خلع وأعدم بسبب المفاهيم السياسية التى تمسك بها وطورها بعد ذلك خلائقه ، خاصة محمود الثانى : وقد زاد ذلك من سمو مكانة شخصيته . وبما أن عهده قد تزامن ، علاوة على ذلك ، مع عدد من الأحداث الكبرى فى أواخر القرن الثامن عشر وأوائل القرن التاسع عشر ، فإن بالمكان القول أن مرحلة جديدة من تاريخ الدولة العثمانية تبدأ معه . والواقع إن سليم الثالث ، حتى وإن كان قد وقف وراء عدد معين من التجديدات ، فإنه يظل رجلاً ينتهى إلى القرن الثامن عشر ، ويمكن اعتباره أحد أولئك السلاطين «المستنيرين» الذين تميز بهم ذلك العصر.

والحال إن سليم الثالث لا ينبع فحسب بالتجددات التى يجرى ادخالها على الجيش العثمانى ، بل انه يرغب ايضاً فى تكوين دراية بنظم الحكم الأخرى فى العالم ، خاصة فى فرنسا ، وذلك بسبب المكانة التى يحتلها فى اسطنبول الفنيون الفرنسيون؛ بل إنه يجرى مراسلات مع الملك لويس السادس عشر كما أنه أول سلطان عثمانى يرسل سفراً دائمـاً إلى العواصم الأوروبية الكبرى . ولما كان قد واجه منذ بداية عهده صعوبـات تتصل بالحرب ضد روسيا ، فقد كان مضطراً إلى تأثير تدشـين الاصـلاحـات ، ولكن لحساب وضع انصارـه فى مناصـب المسـؤـلـيـة حيث سوف يمضـى بعض هـؤـلـاء الـأـنـصـارـ إلى حد التـفـكـيرـ فى اـتـخـازـ تـدـابـيرـ ذات طـابـعـ اقـتصـادـيـ واجـتمـاعـيـ ، عـلـوةـ عـلـىـ الـاصـلاحـاتـ الـعـسـكـرـيـةـ وـالـادـارـيـةـ . وكـماـ هوـ الـحـالـ دائمـاـ ، فـإـنـ هـذـهـ الـحـرـكـةـ سـوـفـ تـسـتـثـيرـ مـعـارـضـاتـ : وـسـوـفـ تـنـتـهـىـ هـذـهـ الـمـعـارـضـاتـ إـلـىـ الـانتـصـارـ فـيـ عـامـ ١٨٠٧ـ ، لـكـنـ اـنـتـصـارـهـ لـنـ يـدـومـ طـويـلاـ.

## الاصحاحات : النظام الجديد (١٧٨٩ - ١٨٠٣)

بالنظر الى الظروف السائدة، فإن الجيش هو هدف تدابير التحديث الأولى. وفيق الانكشارية لا يتعرض لانقلاب بالمعنى الدقيق للمصطلح؛ على ان تجنيد الفيلق يخضع لقواعد أكثر صرامة، ويجري انشاء مراتبية جديدة، أما المرتبات، التي تدفع على اساس شهري، فهى تحدد وفقاً للمراتب والقدرات، بينما يصبح التدريب إلزامياً ومنتظماً. وفي داخل الفيلق، يجرى الفصل بين الوظائف العسكرية والوظائف الادارية. وبالمثل، يخضع السباهيون لسيطرة أكثر صرامة، حيث يجرى اتخاذ تدابير ضد التغيب، ويتم التوقف عن منع التيمارات عن طريق المحسوبية.

وهذه الاصحاحات، الجيدة في حد ذاتها، لا تلقى غير نجاح قليل، ذلك لأن نقل عادات وتقاليد الانكشارية والسباهيين يعرقل أى تحدث. وهذا هو السبب في أن سليم الثالث ينشأ، في عام ١٧٩٤ قوة جديدة من المشاة، تحمل اسم نظام – إى چديد (النظام الجديد)، تتلقى تدريبياً أوروبياً على ايدي ضباط فرنسيين وإنجليز وألمان، وتحوز امكانات مالية خاصة بها، ويتم تجنيدها من الأناضول أساساً؛ وهي تضم، في عام ١٧٩٧، ٩٢٠ جندي وسبعة وعشرين ضابطاً؛ وفي عام ١٨٠٢ يجري في الأناضول ادخال نظام تجنيد موجه إلى تحسين اختيار وتأهيل هؤلاء العسكريين الجدد؛ وفي عام ١٨٠٦، تضم القوة ٢٢٦٨٥ جندياً و ١٥٩٠ ضابطاً. وقد تعاون الأعيان والموظرون المسؤولون في الأناضول (عن طيب خاطر) مع هذا المشروع الذي فشل في البلقان، خلافاً لذلك، بسبب معارضة الوجاهة المحليين. وفي عام ١٧٩٥، انشأ سليم الثالث مدرسة للهندسة الحربية، موجهة إلى تأهيل ضباط متخصصين، خاصة في مجال المدفعية.

كما تمس الاصحاحات العسكرية البحرية التي كان حسن باشا الغازى قد جدها بالفعل. والحال أن خليفته، الاميرال الاكبر حسين باشا كوتشك، يواصل عمله، فيجعل من البحرية العثمانية بحرية حديثة بفضل التحسينات التي ادخلت

في مجال تجديد وتأهيل البحارة : تحديث المدرسة البحرية، اعادة تنظيم الترسانات، انشاء مدرسة للصحة البحرية و ، كما هو الحال بالنسبة للانكشارية، الفصل بين الشئون العسكرية والشئون الادارية. وسعياً الى تأمين تكلفة الاصلاحات العسكرية، يلجا سليم الثالث الى تخفيض قيمة العملة والى مصادر ممتلكات التجار الاشرياء والى زيادة الضرائب، وهي عملية تقليدية الى حد بعيد لدى العثمانيين.

اما الاصلاحات المدنية فهى أقل عمقاً بكثير : فهى تتعلق باعادة تنظيم خدمات الشئون المالية وتزويد المدن بالمنتجات الأساسية والزام الفلاحين الفارين بالعودة الى قراهم ومراعاة التقاليد فيما يتعلق بارتداء الملبس «الشرعى» بالنسبة لمختلف فئات السكان.

على أن هناك مجالاً أحدث فيه السلطان تجديداً فعلياً : ذلك هو مجال الدبلوماسية. فبعض السلاطين كانوا قد ارسلوا بالفعل مراقبين الى الغرب، ولكن بشكل مؤقت واستثنائي، أو جندوا فنيين أجانب للعمل في مجالات نشاط محددة : الجيش والبحرية. الواقع أن هذه البداية للانفتاح على الغرب كانت مؤشر اعتراف بتأنّر الامبراطورية وكذلك بضرورة معرفة البلدان الغربية على نحو أفضل. وفي اسطنبول وبعض المدن الأخرى في الامبراطورية، كسميرن والاسكندرية وعكا وسالونيك، أخذت الصلات بين العناصر الممثلة للسكان المحليين (كبار الموظفين، الأعيان، التجار) والسفراء والقناصل والتجار الأجانب تتطور بشكل متواصل. ويعتبر سليم الثالث نصيراً للانفتاح على الغرب، ويشكل أخص على فرنسا التي يحترم ثقافتها؛ والأفكار الجديدة التي ظهرت مع الثورة الفرنسية تنتشر وتصل الى اسطنبول حيث تتولى مطبعة موجودة في سفارنة فرنسا نشر الصحف والكراسات، لكن العثمانيين لا يحسنون فهم محتواها أو لا يفهمونه على الاطلاق. وهذه الرغبة في الانفتاح تتراكمها شخصيات مختلفة، خاصة رئيس الكتاب (أى الموظف

المستول عن الشؤون الخارجية) رشيد محمد أفندي، الذي عين سفراً دائماً في عواصم مختلفة، وذلك باستثناء باريس نظراً لاعدام الملك لويس السادس عشر، الذي استنكره سليم الثالث. وفي أكتوبر 1793، يجري تعيين يوسف أغا أفندي في لندن، حيث يبقى حتى عام 1797، وهو العام الذي يحل فيه موطه اسماعيل فرج. وفي عام 1795، يجري تعيين سيد على أفندي في بروسيا وابراهيم أفندي في النمسا، ثم في سبتمبر 1796، يجري تعيين سيد على في باريس حيث يصل في يوليو 1797 مع حاشية تتالف من ثمانية عشر رجلاً وسوف تتاح له الفرصة فيما بعد للالتقاء في مناسبات كثيرة بتاليران، الذي أصبح وزيراً للشؤون الخارجية. لكن حملة بونابارت على مصر في عام 1798 تجر إلى قطع العلاقات، وهو قطع يدوم مدة تزيد قليلاً عن ثلاثة سنوات

ولابد من الاشارة إلى أن السفراء المعينين في لندن وبرلين وفينسا والذين يتربكون مناصبهم في عامي 1798 و 1800 لا يجري إحلال آخرين محلهم. ويحدث الشيء نفسه في باريس في عام 1811. وحتى عام 1821، لن يعود هناك في العواصم الغربية غير قائمين بالأعمال، اغلبهم من الاتراك المسلمين وليس من الفناريين كما كان الحال في السابق. ويمكن تفسير هذا الانسحاب العثماني بالمشكلات السياسية الداخلية، التي تحتل مكانة هامة، إلا أن بالامكان أيضاً تفسيرها بواقع أن هذه التجربة لم تؤد إلى ارتياح كبير. فالواقع أن السفراء المعينين لم يبدوا أي ميل إلى وظائفهم الجديدة : فبسبب انتسابهم إلى وسط كبار الموظفين، واعتيادهم شغل وظائف لا تمس غير الحياة الداخلية للدولة، وعدم درايتهم باللغات الأجنبية، وعدم تلقفهم لأى تأهيل خاص قبل رحيلهم، يجدون انفسهم عاجزين عن الاضطلاع في الخارج بتوضيح وتفسير السلوك السياسي للحكومة العثمانية، كما يجدون أنفسهم عاجزين عن فهم الأحداث التي تدور في الغرب فهماً جيداً. والفائدة الوحيدة المستمدة من هذه السفارات إنما تكمن في واقع أن بعض الأئمـاء الشبان المنتسبين إلى الجهاز الدبلوماسي المرسل إلى الخارج

سوف يتعلمون اللغات الأجنبية ويرصدون العالم المحيط بهم ويجهدون في فهم النظم السياسية والأدارية الأوروبية. وبعد ذلك بوقت قصير، سوف تسمح مشاهداتهم واستنتاجاتهم بتحريك الاصلاحات الموجهة إلى تحديث الدولة العثمانية وفق النموذج الغربي؛ وسوف يلعب بعضهم دوراً بارزاً في هذا الصدد.

## المصاعب الداخلية، الضغوط الخارجية

تطلب الاصلاحات التي يضطلع بها السلطان، وال الحرب ضد روسيا والنساء، امكانات مالية وبشرية تتطلبها الحكومة العثمانية من أعيان الأناضول، وكذلك من أعيان الولايات العربية والولايات الأوروبية، وهو ما يقابل باستياء، بل ويجر إلى تمردات، كتمرد على باشا الجانيناوي في اليونان الشمالية وفي البانيا وتمرد عثمان بازوان أوغلو في بلغاريا والذي يمد سلطته على صربيا وفالاشيا ويحشد الأعيان والأنكشارية المعارضين للإصلاحات. ومع سحق تمردات بلغاريا (١٧٩٨) يعرض سليم الثالث شروط صلح مفيدة بسبب الحرب التي تتشعب مع فرنسا. أما اليونانيون فقد حافظوا على هويتهم في ظل السيطرة العثمانية؛ وعلاوة على ذلك، فإن الدور السياسي والاقتصادي الذي لعبته العائلات اليونانية الكبيرة (الفناريون) في إسطنبول قد رسم اعتقادهم بأنها تمثل قوة قادرة على نيل الاستقلال لهم. وتؤدي الأفكار التي نشرتها الثورة الفرنسية إلى اثارة حماس المثقفين اليونانيين وخاصة الشاعر كونستانتين ريجاس، مؤسس الجمعية الوطنية الأولى، جمعية هيataria. فبعد أن علق الآمال، بلا طائل، على الحصول على عون من بونابارت، يشن ريجاس من ثيينا اعمالاً تهدف إلى إنشاء جمهورية يونانية تتسع فيما بعد لتشمل شعوباً أخرى خاضعة للعثمانيين. وبعد الدس له عند النمساويين، يجرى اعتقاله ثم تسليمه إلى العثمانيين الذين يقومون بإعدامه (٢٤ يونيو ١٧٩٨). ومنذ تلك اللحظة، يبدو أن الاصلاحات التي يريدها السلطان لا تتمتع بقبول اجتماعي، بل و تستثير ردود فعل معادية، خاصة فيما يتعلق بالقوة العسكرية الجديدة، التي

يرى البعض انها موجهة بالدرجة الأولى الى محاربة المعارضين الداخليين وليس الى محاربة الخصوم الخارجيين.

وفي حين أن العلاقات مع فرنسا تعتبر طيبة، خاصة بعد عام ١٧٩٤ وعلى الرغم من احتلال الفرنسيين لضفاف البحر الادرياتي في دalmatia، فإن العلاقات مع روسيا تتحسن من جراء موت كاترين الثانية في عام ١٧٩٦ ومحاولات التقارب مع العثمانيين التي يضطلع بها خليفتها بطرس الأول، الذي يسعى الى مواجهة النفوذ الفرنسي. على ان حملة بونابارت في مصر (١٧٩٨ - ١٨٠١) سرعان ما تسيء الى العلاقات التركية - الفرنسية الطيبة؛ فهي ترغم سليم الثالث على عقد تحالف مع البريطانيين والروس وكذلك على اعلن الحرب على فرنسا (سبتمبر ١٧٩٨). وتعتبر آثار هذه الحرب كارثية بالنسبة للتجارة الفرنسية في الشرق : إذ يجرى اعتقال القناصل والتجار، ومصادرة الممتلكات الفرنسية، ويعيد الاتراك فتح الجزر الأيونية. ويقف الجيش الفرنسي والجيش العثماني وجهاً لوجه في فلسطين، لكن بونابارت يضطر الى رفع الحصار عن عكا (مارس - مايو ١٧٩٩). ويجرى الحق الهزيمة بجيش تركى آخر في أبى قير في يوليو ، لكن الجنرال كلينير، الذى خلف بونابارت، يجرى اغتياله في يونيو ١٨٠٠ بينما يخطو خليفته، الجنرال مينو، عن مصر في أول سبتمبر ١٨٠١. ويتم توقيع الصلح في يونيو ١٨٠٢ : فتسترد فرنسا كل ما اضطرت الى التنازل عنه، بل وتحصل على حق الملاحة في البحر الأسود. وسوف تستمر سياسة الصداقة مع فرنسا (فيما عدا خلال فترة قصيرة، في ١٨٠٤ - ١٨٠٥، حيث رفض سليم الثالث الاعتراف باتخاذ نابليون لقب الامبراطور وقطع العلاقات)، وذلك على الرغم من محاولات روسيا وانجلترا الرامية الى مواجهة علاقات الصداقة هذه.

وبعد رحيل الفرنسيين عن مصر، يسعى الانجليز الى احتلال البلد عسكرياً، لكن الوالي محمد على ينجح في التوصل الى انسحابهم ويستعيد سلطته. وعندئذ

يبدو ان الحكومة العثمانية تملك إمكانية لاستعادة سلطتها على الولايات، مستفيدة من صدى هزيمة الفرنسيين، ومن العلاقات الطيبة، المثقلة بالاغراض والمصالح، والتي تحتفظ بها روسيا وبريطانيا العظمى، ثم فرنسا، معها. وفي تلك الفترة من عهده، يبدو سليم الثالث في مظهر عاشر موفق، تكلل سياساته الداخلية والخارجية على حد سواء بالنجاح.

## التمردات في الولايات

الواقع أن سليم الثالث، المهموم بالكامل بالمشكلات الخارجية وسياسة الدفاع عن الامبراطورية التي جرت إلى تركيز كل انتباذه على الاصلاحات العسكرية، قلما تحرك على المستوى الداخلي حيث لم يكن بوسعي أو لم يكن يدرك كيف يمكن استعادة السلطة الكاملة للدولة. فمستفيدين من المصاعب، التي ولدتها الحرب، يحاول عدد من الولاة والأعيان، بل وذئابة العصابات أن يدشنوا في ولاياتهم سلطتهم الخاصة، المنفصلة إلى هذا الحد أو ذاك عن وصاية الدولة التي يخشون من استخدام جيشها الجديد ضدهم، ولا يتتردد بعضهم في البحث عن دعم من جانب الروس.

وهذه التمردات لها دوافع مختلفة وتتخد طابعاً سياسياً أو شخصياً أو قومياً أو دينياً بشكل محدد. وهكذا يظهر تمرد نو طابع ديني في شبه الجزيرة العربية، في قبيلة الوهابيين : فقد اتبعت هذه الأخيرة مذهب محمد ابن عبد الوهاب (١٧٠٣ - ١٧٩٢) الذي يهدف إلى أن يرد للإسلام كل نقاشه الأول، الذي أفسدته قرون من تطور جرى اعتباره مناقضاً لتعاليم النبي. وقد قوبلت هذه الحركة باستحسان خاص من جانب أمير نجد، ابن سعود، الذي يفجر انتفاضة مسلحة ضد العثمانيين ويستولى على مدینتى مكة والمدينة المقدستين، اللتين يجري وضعهما عندئذ تحت سيطرة عربية أصلية (١٨٠٣ - ١٨٠٤). وسوف يتطلب الأمر حرباً

مدتها سبع سنوات (١٨١١ - ١٨١٨)، خاضتها قوات محمد علي، والى مصر،  
 القضاء على هذه الانتفاضة.

وفي اتجاه الشمال، نجد أن أحمد باشا الجزار، الذي عين والياً على دمشق،  
 تراوده فكرة إنشاء دولة تستوعب سوريا وفلسطين تحت سلطته : ويؤدي موته، في  
 عام ١٨٠٤، إلى وضع نهاية لهذه المحاولة، وذلك لحساب سلطة اسطنبول الشرعية.  
 وفي الاناضول الشمالية، نجد أن طيار باشا چانيكلى، الذي يسانده الروس،  
 يسعى هو أيضاً إلى الاستقلال عن اسطنبول.

لكن التمرادات تعتبر أكثر خطورة في الولايات الأوروبيّة : فإذا كانت عصابات  
 النهابين، الكيرچالية، في بلغاريا، تنشر الفوضى والرعب، دون أن تبدى مع ذلك  
 أبسط مقصود سياسي، فإن الأمر ليس كذلك في الأقاليم الأخرى حيث نجد أن  
 الميل إلى الحكم الذاتي، إن لم يكن إلى الاستقلال، والمستندة إلى نزعة قومية  
 وليدة يشجعها في هذا المكان أو ذاك النمساويون والروس، تكتسب اتساعاً  
 ملحوظاً أحياناً. وفي بلغاريا الشرقية وتراس الغربية، يفرض اسماعيل باشا  
 ترسانكلى ونائبه مصطفى بيرقشار سيطرتهما المباشرة على السكان المحليين،  
 شأنهما في ذلك شأن عثمان بازوان أوغلو في بلغاريا الغربية وفي صربيا الشرقية،  
 وخاصة على تيبيديلين، باشا چانيا، الذي تتطور انتفاضته في البانيا وفي  
 ايبيروس، والذي يتصرف كحاكم مستقل في كل هذا الأقليم. والشيء الأكثر تميزاً  
 أيضاً هو الحركة التي تتشبث في صربيا، والناشرة عن التجاوزات وأعمال العنف  
 التي ارتكبها الانكشارية في عام ١٨٠٣ : فنحن هنا أمام انتفاضة حقيقة ذات  
 طابع قومي تمس الجزء الأكبر من السكان الصربيين، ويترعها أحد قادتها،  
 چورج پتروفيتش، الملقب بقره چورج. والواقع أن هذه الانتفاضة، المدعومة من  
 النمساويين والروس، سوف تستمر حتى عام ١٨١٢، وهو العام الذي يحصل فيه  
 الصربيون، بموجب معاهدة بوخارست، على قدر من الاستقلال : وتعتبر هذه

الانتفاضة استئنافاً، ولكن بقدر من النجاح، للمحاولة الفاشلة التي قام بها ريجاس بالنسبة لليونان في أواخر القرن السابق.

وهذه الحركات الانتفاضية تتجاوز بالفعل، بالنسبة لبعضها، اطار الانتفاضة المحلية لتصل الى مستوى انتفاضة من اجل الاستقلال القومي. ومن المؤكد ان الافكار تظل غالباً مشوشة في غالبية الذهان التي لا ترى في حركتها غير وسيلة لارغام القادة العثمانيين على اعادة النظر في نظام سيطرتهم. لكن افكار الاستقلال والتحرر الجديدة تجد عند البعض صدى أوسع. ومن المثير للانتباه أن هذه الحركات، في هذه الظروف، لا تلقى دعماً من فرنسا، على الرغم من انها مصدر الهام هذه الافكار، وذلك بسبب سياسة الصداقة القائمة بعد عام ١٨٠٥ بين الفرنسيين والعثمانيين، الذين يعتبر النمساويون والروس خصوصاً مشتركين لهم. والحال أن ضرورات السياسة الخارجية هي التي توجه هؤلاء وأولئك، وإذا كان الروس والنمساويون يؤيدون الثوار، فإن ذلك ليس من باب الموافقة على الثورة، بل من باب الحرص على استخدام كل ما من شأنه الحق الضرب بالدولة العثمانية : فإذا كان «مبدأ القوميات» لا يحتل الصدارة بعد، فإن بوسعنا تصور أنه يعبر عن نفسه بالفعل في أقاليم معينة، بشكل حذر، لكنه مؤثر.

وفي هذه الظروف الصعبة، لا يبدو أن السلطان سليم الثالث قد أحسن المناورة. فهو إذ يرى أن من اللازم اعادة الولايات الأوروبية إلى الصدف وحمايتها، يفكر في ان ينشئ في ادرنه (أندريينوبيل) في عام ١٨٠٥ قوة من الجيش الجديد، يتبعن تجنيداً في روميليا. ويؤدي هذا القرار إلى إثارة انزعاج دعاة الاستقلال وأعيان البلقان، خاصة دعاة الاستقلال وأعيان بلغاريا، الذين يخشون من استخدام هذه القوة ضدهم. ويحصل اسماعيل باشا ترسانكلى بالمعارضين المحافظين في اسطنبول وبعد لجراء ضد السلطان، لكن سليم الثالث يتراجع ويتخلى عن مشروعه. وبعد موت اسماعيل باشا في تلك الاثناء، يتولى مصطفى

ببيرقたر خلافته، ويعرف به السلطان، في نفس الوقت الذي يتجه فيه، سعياً إلى استرضاء العناصر المحافظة، إلى تخويل بعضهم قيادة عناصر مختلفة من قوات النظام الجديد. ويعتبر ذلك تنازلاً حقيقياً من جانب السلطان في مواجهة المعارضين ومنذ ذلك الحين فإن مشاريعه الاصلاحية تتذر بشدة بأن تذهب أدراج الرياح.

### سقوط سليم الثالث

إذا كان سليم قد تصرف بهذا الشكل، فإن ذلك يرجع إلى ظهور تهديدات جديدة في موقع مختلفة من حدود الإمبراطورية. فالإنجليز والروس لا يرتابون إلى اتساع النفوذ الفرنسي في إسطنبول وفي البلقان. وهم يرغمون السلطان على أن يمنع الروس حق المرور في المضائق (سبتمبر ١٨٠٦)، لكن انتصارات نابوليون في الخريف تجعله يرجع عن هذا الاتفاق. وسرعان ما يرد الروس على ذلك ويفوزون بولادافيا، على الرغم من معارضة مصطفى بيرقたر وبازوان أوغلو اللذين يشعران أنهما مهددان بما أيضاً بهذا الزحف من جانب الروس، الذين يحتلون بعد ذلك فالاشيا وبيسارابيا (١٨٠٧ - ١٨٠٦).

ويتعزز الضغوط الروسي بضغط البريطانيين الذين يصل اسطولهم، بعد قيامه بتظاهرة أمام إسطنبول، إلى مصر (مارس ١٨٠٧) بهدف تقديم دعم إلى المماليك المتمردين على العثمانيين. وبعد الحق الهزيمة بالأوائل على يد محمد على، يتخلى الإنجليز عن عزمهم وينسحبون (سبتمبر ١٨٠٧).

وبعد تحرره من التهديد الانجليزي، يتهيأ سليم الثالث لمواجهة الروس والصربيين؛ ويتسنى له الاعتماد على دعم فرنسا، التي يتمتع سفيرها في إسطنبول، هوراس سيسيستيانى، بنفوذ كبير، وعلى عون متمردى بلغاريا السابقين، خاصة مصطفى بيرقたر، المنزعجين من اندفاع الروس صوب البلقان.

والحال إن سليم الثالث، الذي استوعبه بالكامل مشكلات الدفاع عن الإمبراطورية، متصدراً لأكثرها الحاجاً، لم يقسن له توظيف العناصر الضرورية

لسياسته الاصلاحية : الرجال المتحمسين، نوى التأهيل الجيد والعدد الكافى، إلى جانب دعم مالى راسخ. و شأنه فى ذلك شأن عدد من اسلافه، فقد لجأ إلى اجراءات استثنائية (الضرائب الاضافية، الاستيلاء على الممتلكات) تجر إلى ارتفاع للأسعار. وهكذا فإنه يثير سخط جانب كبير من السكان، أولئك الذين تمsem الاصلاحات العسكرية والتدايير المالية، وكذلك أولئك الذين يرون أن الدولة ما كان لها أن تأخذ طريق التحديث وخاصة التغريب لأنهما يهددان التقاليد الاسلامية والعثمانية. والى الدور الذى لعبه هوارس سيسياستيانى اضاف بعض الكتاب دور سيدة من سيدات الحرير يقال انها من أصل فرنسي ويجرى المطابقة بينها وبين ايميه دوبوك دو ريفيري، ابنة خال جوزفين دو بوآرنىه : ولا يوجد ما يسمح بتاكيد ان ايميه دوبوك كانت من بين الحرير السلطانى وانها أصبحت، تحت اسم ناكشيديل، محظية السلطان عبدالحميد الأول. والواقع أنه كانت هناك امرأة من الفاسيكي تحمل اسم ناكشيديل : وهذه المرأة هي أم السلطان محمود الثاني، ولا يبدو أن من اللائق الخلط بينها وبين هذه الفرنسية التي جعل البعض منها مستشاره لسليم الثالث ومهمة لسياسته الممالئة لفرنسا.

وفي مايو ١٨٠٧، يضطر سليم الثالث إلى مواجهة تمرد مفاجئ، نشب في صفوف الانكشارية المتمردين على ضباط الجيش الجديد. ويتردد السلطان في استخدام القوة، ويسعى إلى التفاوض مع المتمردين الذين يرفضون التفاوض ويزحفون على القصر، حيث ينضم إليهم المعارضون من كل نوع. وتعتبر التنازلات التي يقدمها غير كافية: فالمطلوب هو الغاء الاصلاحات، ثم خلع السلطان: ويجرى اصدار فتوى في هذا الاتجاه. ويتخلى سليم الثالث عن الدفاع عن نفسه ويتحى، تاركاً العرش لمصطفى الرابع، ابن عمه (٢٩ مايو ١٨٠٧).

والحال ان هذا العصيان، غير الخطير في بداياته، ولكن الذي اتخذ أبعاداً جد واسعة، إنما يعبر عن هشاشة السلطة السلطانية، ومحظوية أثر الاصلاحات على

عدد معين من العناصر الأساسية للدولة العثمانية (العناصر العسكرية والحقوقية- الدينية) وثقل المحافظين، في اسطنبول خاصة، وافتقار السلطان إلى قوة الشخصية، أو على الأقل روحه المسالمة.

## الردة والردة المضادة

إن مصطفى الرابع، الذي لا يبدي قدرًا يذكر من قوة الشخصية، يستسلم لمطالب الأوساط المحافظة والرجعية: فجميع التجديدات التي تم إدخالها في ظل سليم الثالث، بدءاً بالنظام الجديد، تتعرض لللغاوة، بينما يجري رد الاعتبار إلى المؤسسات والقوانين السابقة. وجميع أولئك الذين كانوا، بدرجات متباعدة، ضحايا للنظام السابق أو يمكن اعتبارهم كذلك، يستردون ممتلكاتهم أو يحصلون على تعويضات. أما مطاردة أنصار سليم الثالث - وخاصة ضباط النظام الجديد - فيجري تنظيمها عبر مجلمل الأمبراطورية. ويشعر انكشارية اسطنبول، الذين كانوا وراء الإطاحة بالسلطان، بأن كل شيء مباح؛ فهم ينشرون الرعب والنهر في العاصمة، إلى درجة أن القادة الجدد يجدون أنفسهم مضطرين إلى ابعادهم عنها مع تقديم الوعود لهم ومنحهم عدداً من المزايا.

وهؤلا القادة الجدد هم بوجه خاص الصدر الأعظم ابراهيم حلمى باشا وشيخ الاسلام عطاء الله افندي، اللذان يمثلان زمرة لا تتمكن، بعد تحالفهما، من الاتفاق على السياسة التي يجب إتباعها؛ وهما يخاصمان مصطفى بيرقتار الذي ينفصل عملياً، وسط هذه الفوضى، وينصب نفسه حاكماً في روستشوك.

والى هذه المصاعب الداخلية تضاف اشكال الانزعاج الناشئة عن احداث خارجية بالنسبة للأمبراطورية. ففي 8 يوليو 1807، عقد نابوليون الأول والقيصر الكسندر بالفعل الصلح في تيلسيت : والى جانب عدد معين من البنود التي تتعلق بأوروبا الغربية، فإن الامبراطور الفرنسي يتتعهد بالتدخل ك وسيط بين الروس

والأتراك؛ وفي حالة الفشل، سوف يتفاهم الامبراطوران على تجريد العثمانيين من سيطرتهم على أوروبا البلقانية. والواقع ان نابوليون الأول لن يضطلع بشيء ضد العثمانيين. وفي المقابل، فإن الروس يواصلون ضغطهم، ويدعمون الصربيين والمولدافيين في نضالهم، ولن يتم توقيع الصلح إلا في عام ١٨١٢ (معاهدة بوخارست).

وفي اسطنبول، يؤدي انعدام كفاءة القادة وغياب تدابير ايجابية من جانبهم وتنافسهم الى استثناء اعادة تجمع المصلحين والأعيان الذين يخشون من تدهور الوضع. وعندئذ فإنهم يجرون اتصالاً مع مصطفى بيرقشار، الذي يظهر بوصفه رجل الساعة القوى، وذلك بهدف دفعه الى التحرك بقواته للعمل على اعادة سليم الثالث الى العرش. إلا انه لما كان هذا الأخير في ايدي خصومه، فقد كان عليهم المزاورة بحكمة تجنباً لاعدامه. ويجرى أخذ ورد بين المصلحين والسلطان مصطفى الرابع والصدر الأعظم الجديد مصطفى باشا شلبى، الأكثر عداوة من سلفه لشيخ الاسلام ولقائد الانكشارية مصطفى كاباكتشى. ويدخل مصطفى بيرقشار اسطنبول مع قواته (١٨ يوليو ١٨٠٨)، ويعزل عدداً معيناً من الاشخاص المعادين للإصلاح ويعيد الانكشارية الى الطاعة بينما يجري اعدام مصطفى كاباكتشى.

ومع اكتساب بيرقشار لقدر زائد عن الحد من الأهمية، يسعى السلطان والصدر الأعظم الى ابعاده عن اسطنبول بارساله للدفاع عن الحدود الدانوبية. لكنه يرفض ذلك، بل، وعلى العكس من ذلك، يطلب خلع مصطفى الرابع واعادة سليم الثالث الى العرش. لكن هذا الأخير يجري اغتياله بينما ينجي الأمير محمود في الهرب ويلجأ الى بيرقشار الذي يعلنه سلطاناً (٢٨ يوليو ١٨٠٨) : والحال أن هذا الأمير، وهو أحد ابناء عبدالحميد الأول، سوف يحكم تحت اسم محمد الثاني (١٨٠٨ - ١٨٣٩). وسوف يصبح المبادر الحقيقي بالتغييرات في الامبراطورية العثمانية، فعندئذ يبدأ العهد المسمى بالتنظيمات (الاصلاحات).

والواقع انه مع موت سليم الثالث تنتهي فترة من التاريخ العثماني يتضمن خلالها ضغط الدول العظمى بهدف اختزال الامبراطورية وسيطرتها الأقليمية، بينما تتجلى المحاولات الأولى للإصلاح، والتى تصطدم بعدم تكيف الرجال والأذهان، المتميزة الى حد بعيد بالتمسك بالتقاليد والعادات وبالخوف من فقدان الامتيازات. على أن عهد سليم الثالث يشكل فترة انتقال. وعلى الرغم من ان النتائج لا تبدو ايجابية، إلا أنه يبقى مع ذلك ان محاولات ترمى الى التحديث والانفتاح قد بذلت، وأن الامبراطورية قد حققت خروجاً معيناً من عزلتها، وأن عدداً من الشبان العثمانيين قد تسنى لهم أن يرصدوا عن قرب هيكل ونظم حكم الدول الأوروبية، وأنهم قد نقلوا منها عدداً معيناً من الأفكار بالنسبة للمستقبل. إلا أنه في التو والحال، لم يحدث شيء، أو لم يك يحدث شيء، من أجل تحسين سير عمل إدارة متکلسة أو فاسدة أو عديمة الكفاءة. فالمجالات الوحيدة التي يحدث فيها تحديث هي مجالات الجيش والبحرية؛ ثم إن هذا التحديث لا يتم دون حوادث، ابرزها تمرد عام ١٨٠٧.

والواقع ان الادارة المركزية يتم تجنيد عناصرها من بين صفوف الطبقة العلمية، أى من بين صفوف الاشخاص الذين تعلموا في المدرسة على يد العلماء. والحال، من جهة، ان تجنيد المرشحين لأن يصبحوا موظفين للدولة لا يتحقق بعد بين صفوف الشبان القادمين من الديار الشرعية وحدهم، بل يتحقق بشكل متزايد بين صفوف افراد العائلات المسلمة المنفرضة في النظام، حيث تلعب المسؤولية والزماوية دوراً حاسماً. ومن جهة اخرى، فإن التعليم المقدم في المدارس أو في مدارس القصر لم يتتطور منذ قرنين؛ والضغط السياسي والعسكري الذي تمارسه الدول الغربية يعزز، على العكس من ذلك، نفوذ العلماء الذين ي يريدون الظهور في مظهر المدافعين عن التقاليد الاسلامية في وجه انتهاكات الدول المسيحية. ويحتفظ هؤلاء العلماء بسلطة أكيدة على الحكام والقادة - الذين غالباً ما يجيئون من صفوفهم - ، وعلى موظفى الدولة الذين يمكنهم تسهيل صعودهم، وعلى طلاب

المدارس والجماهير الشعبية. وهم لا يملكون سلطات فكرية ودينية فحسب وإنما يمتلكون أيضاً إمكانات سيكولوجية و، بوجه خاص، إمكانات مالية بفضل الأوقاف الخيرية الملحة بالمؤسسات الدينية.

وادارة الولايات ، الموضوعة تحت سلطة الولاية، هي ، بحسب الأحوال، تابعة بالكامل لهؤلاء الآخرين، أو لأعيان محليين أقوياء أو ، في نهاية الأمر، لهؤلاء وأولئك. والمناصب الرئيسية للهierarchy الادارية للولايات، مناصب المدن الكبرى، يحوزها أشخاص معينون من جانب الحكومة المركزية، في حين أن الوظائف الحقوقية - الدينية، وظائف القضاة والنواب، ترجع إلى شيخ الإسلام، والجميع، أو الجميع تقريباً، يسعون إلى انتزاع أقصى قائد من مناصب المسؤولية التي لا يعرفون متى ينحوون عنها. والاحكام الخاصة بكل ولاية تطبق بهذا القدر أو ذاك من الصراوة، خاصة فيما يتعلق بتحصيل الضرائب والإيرادات المختلفة التي يذهب جزء منها إلى خزانة الدولة بينما يذهب الجزء الآخر إلى الوكيل المسؤول. ومن الواضح أن التجاوزات، في هذا المجال، عديدة وصارخة؛ فال فلاحون، بوجه خاص، يعانون منها، في الوقت الذي يتبعون فيه ملاك الأرض تتبعية شديدة، عادة على ذلك: ومن المفهوم أن يتمدد الفلاحون، في مناسبات معينة، كما نرى ذلك بشكل خاص في الأناضول، وهي بلد تركي ومسلم بشكل أكثر تحديداً، لكنهم يتمددون أيضاً في كردستان.

وفي الولايات، يتولى الولاية أيضاً تأمين النظام، إلا أنه كثيراً ما يحدث أن الانكشارية، خاصة انكشارية الحاميات الثانية، لا يقيمون اعتباراً للسلطة ويتصرّفون تجاه السكان كما يحلو لهم أو كذلك بالاتفاق، أو في تعارض، مع الأعيان المحليين. وفي هذه الظروف، غالباً ما يجري اختزال سلطة الدولة إلى أدنى حد، إلى شكليات.

وفي البلقان، تبدأ التمردات ضد السلطة العثمانية في التطور، في أواخر القرن، بتحريض من الروس ومن النمساويين. وفي البلدان العربية، فإن استقلال

المغرب، وأحياناً مصر وسوريا والعراق، يعتبر واقعاً مكتسباً، ويميل عدد من الولايات إلى أن تكون له حياة خاصة، أكان ذلك على المستوى السياسي أم على المستوى الاقتصادي، ويتم التبادلات التجارية مع التجار الأجانب على أساس محلية بشكل متزايد، دون رجوع إلى الحكومة المركزية، التي يتعين عليها العثور على إمكانات لتأمين تموين العاصمة والتجارة العامة الضرورية لأنشطة الدولة.

وتتجدر الإشارة من جهة أخرى إلى المكانة المتعاظمة التي يحتلها الممولون الأرمن منذ منتصف القرن الثامن عشر: فمن وضعية التجار التي كانوا عليهما في القرن السابع عشر يصبحون متعاملين في النقود والعملات (صيارفة)، ثم رجال بنوك، فإذا حل الأرمن محل الممولين اليهود، المتمتعين بالنفوذ حتى أوائل القرن الثامن عشر، فإنهم يدخلون في الأوساط الحاكمة للإمبراطورية، أكان ذلك في العاصمة أم في الولايات، حيث يقدمون قروضاً ضخمة غالباً إلى شخصيات ذات مكانة رفيعة - بمن في ذلك السلاطين - ، ويحصلون على اختصاص ادارة التزامات هامة، كالالتزام سك النقود. ولا يحدث ذلك دائماً دون رد فعل من جانب الحكومة العثمانية، خاصة في الفترات الصعبة : فمقاصدة الممتلكات، والاعتقال، والنفي، بل والإعدام، تعتبر عندئذ السبيل التي تستخدمها السلطة. إلا أنه لا يبدو أن مخاطر المهنة، ولا حتى اصلاحات سليم الثالث ومحمد الثاني الادارية، قد دفعت الممولين الأرمن إلى التخلّي عن مهنة جد مربحة، تجعلهم، علوة على ذلك، على اتصال في القسطنطينية وفي التغور الكبرى مع ممثلي وتجار الدول الأوروبيّة. وفيما بعد، فإن لائحة عام 1839 وبشكل أكبر لائحة عام 1856 سوف تكرسان دورهم الاقتصادي والسياسي - بل الاجتماعي، من حيث كونهم ينتمون إلى طائفة غير إسلامية - في الدول العثمانية.

وعشيّة ارتقاء محمود الثاني العرش، تتطلّع الدولة العثمانية دولة مرهوبة الجانب، مسيطرة على أراضٍ شاسعة. على أنها ليست غير صورة لقوة تنتمي إلى

الماضى، دون أن تتكيف مع الظروف السياسية والاقتصادية الجديدة : فهى ماتزال تحيا مثلما كانت فى القرن السادس عشر أو فى القرن السابع عشر وتجر ثقل ماض مجيد، إلا أن اوانه قد فات. وهى، على جميع الجبهات، تجد نفسها فى موقف دفاعى؛ فجهود سليم الثالث لم تكن كافية لتمكينها من اتخاذ الخطوة الحاسمة نحو دولة حديثة.

## محمود الثانى وتقلبات السلطة (١٨٣٩ - ١٨٤١)

لابد بلا جدال من ارجاع التدشين资料 الحقيقى للإصلاحات فى الامبراطورية العثمانية الى السلطان محمود الثانى. فعلى مدار عهده (١٨٠٨ - ١٨٣٩) وبالرغم من الصعوبات الجسيمة مع الدول العظمى وفي بعض الولايات، انتهج سياسة ترمى الى تجديد النظام الادارى المتلاشى للدولة، وأدخل تغييرات هامة فى الجيش وسعى الى تحويل أذهان الأوساط المؤثرة في المجتمع العثمانى. ولا يحدث هذا دون مضائقات ولا دون مقاومات، بل ولا دون تمردات على المستوى الداخلى، ويبوّجه خاصًّا فإن الامبراطورية تشهد حرمانها من عدة اجزاء من اراضيها إما انها حصلت على الاستقلال (اليونان)، أو على درجة جد عظيمة من الحكم الذاتي (صربيا ، مصر) : ففى تلك اللحظة نشهد بداية تمزق الامبراطورية العثمانية الذى تلعب فيه الشخصيات المحلية دوراً رئيسياً، من جهة، إلا أنها، من جهة أخرى، تحصل من أجل تحقيقه على دعم غير نزيه من جانب الدول العظمى (روسيا، إنجلترا، فرنسا). كما أن محمود الثانى، مدفوعاً أيضاً من جانب الدول العظمى، يعد في نهاية الأمر مرسوم الإصلاحات الكبير الأول، ميثاق جولخانة، الذي لن يعلن إلاً بعد أربعة شهور من موته (٣٠ يونيو / ٣ نوفمبر ١٨٣٩).

والحال أن هذه الوثبة ما كان يمكن لها ان تتم دون المساعدة، المهيمنة غالباً، من جانب القادة الشبان، القادمين الجدد على المسرح السياسى الذى سوف

يتتصدونه على مدار عدة عقود : إنهم المصلحون، الذين اطلعوا على وجوه التقدم المحرزة في الغرب حيث كان بعضهم قد اقام هناك، في مهام تتعلق بالشئون الخارجية : والمثال الأكثر نموذجية هو مثال مصطفى رشيد باشا الذي يلعب، من عام ١٨٣٢ إلى عام ١٨٥٨، دوراً من الدرجة الأولى في السياسة العثمانية، بعد أن كان سفيراً في باريس وفي لندن. الا أنه عند موت محمود الثاني، كان ثقل العادات والتقاليد مايزال من القوة بحيث أن حركة الاصلاحات، على الرغم من النوايا المعلنة بشكل سافر وعدد من الانجازات، لم تمس غير عدد محدود من الأفراد ولم تكن لها أصداء واسعة في غالبية الولايات التي كانت ماتزال خاضعة للسلطة العثمانية.

## ضغوط النظام السياسي

يرتقي محمود الثاني العرش وهو في الثالثة والعشرين من العمر. وخبرته السياسية آنئذ محدودة، إلا أنه كان قد تلقى تعليماً ممتازاً في القصر وهو يملك قدرأً من الدراسة بما يحدث في داخل الامبراطورية وخارج حدودها. وفي يوليو ١٨٠٨ لم يكن بعد رجل الدولة القوى : فهذا الدور يلعبه آنذاك الصدر الأعظم الجديد، مصطفى باشا بيرقشار، الرجل الذي يدين له السلطان بارتقائه العرش، والذي ادرك ضرورة وجود سلطة قوية، تستند إلى جيش حديث، منظم ومنضبط وجيد التدريب، قادر على مواجهة تحركات الروس في الولايات الدانوبية؛ سلطة يمكنها الاعتماد على ادارة يمسها الاصلاح، سلطة يتوجب عليها أيضاً فهم مكانة ولور الأعيان الذين يتمتعون، في ولايات مختلفة، بنفوذ بعيد عن أن يكون تافهاً.

والواقع ان السلطان، بعد ان أزاح خصوم سليم الثالث، المدنيين وال العسكريين على حد سواء، وبعد أن تسلح بسلطته المكتسبة في الساحة، يجمع في اسطنبول الأعيان الرئيسيين لولايات الامبراطورية لكي يقترح عليهم خطة للإصلاحات ولكن يناقشها معهم. وقد وافق على الدعوة عدد من أعيان الأناضول ورومانيا، لكن

الأعيان الأكثر تميزاً بينهم تجنبوا الاستجابة لها : على باشا الجانيناوى، ومحمد على، والوى الكلى الجبروت بالفعل فى مصر، وعدد من أعيان بلغاريا الذين يعتبرون خصوصاً بيرقたر، وغالبية قادة الولايات العربية.

إلا أنه يتم فى ٧ أكتوبر ١٨٠٨ توقيع مرسوم اتفاق (سند - اى اتفاق) تتمثل بنوده الرئيسية فيما يلى : الولاء للسلطان ولمثله الصدر الأعظم، تنظيم جيش جديد، التحصيل المنتظم والفعال للضرائب، تأمين حكم الولايات من خلال احترام الشرعية والعدالة، الاحترام المتبادل لأراضى ولنظام حكم كل ولاية، الموافقة على دعم الاصلاحات وعلى اتخاذ تدابير ضد المعارضين. ويتعهد السلطان من جهته بالآ يأخذ غير الضرائب الشرعية والعادلة. لكن هذه الوثيقة، التى كان يمكن لها ان تكون اساس دستور حقيقى للدولة العثمانية، لم يكن لها فى نهاية الأمر غير أثر محدود، وذلك لأنها، من جهة، لا تتضمن اى بند خاص باصلاح الجيش ولأنها، من جهة أخرى، لم يتم التوقيع عليها من جانب السلطان، الذى يرى انها تقدم للأعيان مزايا زائدة عن الحد؛ وأخيراً لأنها لم يتم التوقيع عليها إلا من جانب أربعة من القادة أو الأعيان، حيث غادر الآخرون الاجتماع قبل ان ينتهى، معلنين أن النص المقترن شأنه تقيد سلطتهم الشخصية.

وفى ذات الوقت الذى يسعى فيه مصطفى بيرقたر الى ايجاد اتفاق بين قادة الامبراطورية، فإنه يجتهد فى اعادة تنظيم القوة العسكرية السابقة التى انشأها سليم الثالث، النظام الجديد. وهو يتوصل فعلياً الى تجنيد ٥٠٠٠ رجل، إلا أنه، سعياً منه الى تجنب أية معارضة أو مقاومة من جانب الانكشارية، يمنح هذه القوة اسم سيفجان - اى جديد (أو سيمين - إى جديد، الذى يعني حرفيًا : القوة الجديدة لخلف الكلاب، من اسم وحدة قديمة من وحدات الانكشارية)؛ وبسرعة بالغة يرتفع عدد هؤلاء الجنود الى ١٠٠٠٠ رجل، يقودهم ضباط سابقون فى النظام الجديد. كما تمس الاصلاحات البحرية. ويجرى التخطيط لدخول اصلاحات أخرى

على فيلق الانكشارية، لكن السلطان، خوفاً منه من ان يستغل هؤلاء ادخالها للتمرد من جديد، يحد منها بدرجة ملحوظة. والحال أن المشكلة التي يمثلها الانكشارية لن تحل إلا بعد ثمانية عشر عاماً.

والواقع ان بيرقتار يتصور أنه أقوى مما هو عليه في الواقع. وهو يضيق السلطان ب موقعه المتسلط والحاد، ويستثير سخط سكان العاصمة من جراء تصرفات أنصاره، ويزعج أعيان بعض الولايات (خاصة بلغاريا) بسبب أطماعه، كما يستثير سخط الانكشارية من جراء انشاء السيجبان - إى جديد ويفجر الانكشارية تمرداً جديداً يلقى خلاله مصطفى باشا بيرقتار حتفه (١٤ نوفمبر ١٨٠٨). ويعبر المتمردون عن عدد من المطالب، لكن السلطان يرد بحزم وتستمر المعارك بين الانكشارية والقوات الموالية للسلطان، وهي معارك يسقط خلالها العديد من الضحايا المدنيين (١٥ - ١٦ نوفمبر). وبينما يتم عقد تسوية في ١٧ نوفمبر، تتضمن حل قوة السيجبان، فإن عدداً من هؤلاء الآخرين يتعرضون للاعتداء والقتل على يد الانكشارية، شأنهم في ذلك شأن بعض القادة المصلحين.

والحال أن محمود الثاني، الذي نجح في إنقاذ عرشه، يدرك منذ ذلك الحين انه لا سبيل الى تحقيق اي اصلاح اذا ما ظل المسكون بزمام نظام يعتبره عديم الصلاحية باقين في مواقعهم، أكانوا عسكريين أم وكلاء حكوميين أم من الأوساط الحقوقية - الدينية. ويبدو له أن من الضروري استعادة سلطته و ، ترتيباً على ذلك، سلطة الدولة. لكن ذلك لا يمكن تحقيقه إلا اذا كانت الحكومة قادرة على الاعتماد على قوة عسكرية وعلى وكلاء عازمين على الدفاع عن الدولة لا عن امتيازاتهم. وفي المدى المباشر، ليس من الوارد الاعتماد على الانكشارية، عديمي الانضباط الى حد بعيد، ولا على السباهيين، جد المرتبطين باعيان الولايات ؛ وفي المقابل، يتمتع السلطان بتأييد رجال المدفعية، الذين كان فيلقهم قد اعيد تنظيمه وتعزيزه في مناسبات مختلفة في القرن الثامن عشر، خلال عهد سليم الثالث، وعلى يديه هو

نفسه، كما كان يتمتع بتأييد البحريّة، التي جدّدها القابودان باشا، محمد باشا خسرو، الذي تولى المنصب من عام ١٨١١ إلى عام ١٨١٨ ومن عام ١٨٢٢ إلى عام ١٨٢٧.

ويبين صنوف الطبقة السياسيّة، كانت العقبات الرئيسيّة التي يواجهها محمود الثاني في مجال تحديث الدولة مائة في أعيان الولايات والعلماء. وفي مواجهة الأوائل، يحصل على عون واحد من ابرز الشخصيات العثمانيّة، محمد سعيد خالد افندى، السفير السابق في باريس، ولكن المناصر أيضًا للنظام القديم في ذات الوقت الذي يناصر فيه تعزيز السلطة المركبة وفيق الانكشارية والعلماء؛ وهو ما يعني أنه خصم لكل تحديث. وضد الآخرين، يعتمد محمود الثاني على عدد من العثمانيين المفتتحين على التغيير، كالأميرال الأكبر محمد باشا خسرو، ورئيس الكتاب (المُسْتَوْلِ عن العلاقات الخارجية) جانب محمد سليم افندى، الذي يحتل المنصب من عام ١٨١٧ إلى عام ١٨٢١، وخاصة محمد سعيد غالب باشا، النصیر الحازم للإصلاحات، والخصم الثابت لخالد افندى والذي يسهم اسهاماً مباشراً في ازاحته (نوفمبر ١٨٢٢). ومنذ تلك اللحظة، يضع محمود انصاره في مناصب المسؤولية في الحكومة المركبة وفي مختلف الفيالق العسكريّة. و ساعتها يحوز السلطان إمكانات فرض الإصلاحات التي لا غنى عنها.

### محمد على مصر : نموذج يجب الاقتداء به ؟

كان محمد على القوالي، والي مصر، قد سبق السلطان في هذا المجال. فإثر تنصيبه في هذا المنصب في يوليو ١٨٠٥، بعد أربع سنوات من انتهاء الحملة الفرنسيّة، كان عليه أن يستعيد السلطة العثمانيّة التي هددتها الأعيان المحليّون - الماليك - المدعومون من الانجليز. وقد انتصر في نهاية الأمر على خصومه في مارس ١٨١١ وفي أعقاب ذلك انتصر على الوهابيين في شبه الجزيرة العربيّة وانتزع منهم المدينتين المقدستين في عام ١٨١٣؛ على أن الوهابيين لن يهزموا بشكل حاسم إلا خلال حملة أخرى، بين عامي ١٨١٨ و ١٨٢٠.

وفي مصر نفسها، يستميل محمد على العلماء الذين كانوا ضحايا للمماليك. وإذ يدرك ضعف ومصاعب حكومة اسطنبول الخاضعة لكتير من التقلبات، فإنه يقرر بسرعة بالغة تحويل مصر في أن واحد إلى نموذج للتنظيم الحديث وقلعة سلطنته الخاصة، دون أن ينبذ مع ذلك السيادة العثمانية. ومستفيداً من خبرات الضباط وضباط الصف الفرنسيين الذين اختاروا البقاء في مصر بعد عام ١٨٠١، يجتهد في إنشاء جيش حديث الطراز. إلا أنه لما كان الجنود العثمانيون قد أبدوا ما هو أكثر من مجرد التحفظ على اتباع هذا المفهوم العسكري الجديد، فإن محمد على يبحث عن طريق آخر : فإنشاء فيلق عسكري من نوع النظام الجديد (النظامية)، يتتألف من مجندين قادمين من القوقاز أو من إفريقيا السوداء، سرعان ما يكتشف أنه غير مناسب، لأن ذلك يعني إحياء النظام المعلوكي القديم. وإذ يستلهم آنذاك النماذج الفرنسية والإنجليزية، فإنه ينظم جيشاً «قومياً»، مؤلفاً من فلاحين مصريين يتم اختيارهم عبر التجنيد ويتم تنظيمهم على أيدي ضباط أجانب ويجرى تدريبهم وتسلیحهم وفق المبادئ الغربية (١٨٢٣). والحال أن هذا الجيش الجديد سوف يبرز تفوقه في كريت، ثم في اليونان تحت قيادة إبراهيم باشا، ابن محمد على، وفيما بعد في سوريا بل وفي الأناضول.

كما سوف يجتهد محمد على في تحديث الإدارة وتنمية استغلال موارد مصر وإدخال محاصيل وصناعات جديدة، وفتح المجتمع المصري على العالم الخارجي، وارسال طلاب إلى أوروبا وإنشاء نظام تعليم جد حديث وتسهيل ظهور صحفة «قومية».

وخلال السنواتخمس والعشرين الأولى لحكمه، سوف ينجذب محمد على اصلاحات أكثر بكثير من الاصلاحات التي أجزها السلطان وسوف يدفع مصر في طريق التحديث. وفي عام ١٨٣٠، لم يكن قد صاغ بعد كل مطالبه الاقتصادية والسياسية : وسوف يكون العقد التالي شاهداً على اطماعه وانتصاراته وأخفاقاته؛

على انه سوف ينجح في ان يجعل من مصر ملكية وراثية متميزة عن بقية الامبراطورية العثمانية، وإن لم تكن منفصلة عنها تماماً.

وسوف يحلو محمود الثاني حذوه في قطاعات مختلفة. وهكذا فإن نوعاً من التنافس في الاتجاه إلى التحديث سوف ينشأ بين الرجلين اللذين يبدوان الأكثر تمثيلاً لتطور العالم الشرقي في الثلث الأول من القرن التاسع عشر.

## حروب أم اصلاحات؟

أدت معاهدة تيلسيت بين نابوليون الأول والقيصر الكسندر إلى دفع إنجلترا إلى عقد صلح وتحالف مع الامبراطورية العثمانية (١٨٠٩). ويجرى استئناف الحرب بين العثمانيين والروس، إثر فشل مفاوضات ياسى بسبب دعاوى الروسإقليمية. ويستولى هؤلاء الآخرون على موقع عثمانية في إقليم الدانوب ويشجعون الصربيين، الذين يقودهم قره چورج، على النضال من أجل استقلالهم (١٨١٠). وإثر حملة كارثية في البلقان (١٨١١)، يجري العثمانيون مع الروس مفاوضات صلح يقبله هؤلاء الآخرون بسهولة وذلك بالنظر إلى أن نابوليون الأول يغزو روسيا. وتؤدي معاهدة بوخارست (مايو ١٨١٢) إلى إعادة مولدافيا وفالاشيا إلى العثمانيين، بينما يأخذ الروس بيسارابيا، لكنهم يعيّنون الإراضي المحتلة في القوقاز وعلى البحر الأسود؛ كما يحصلون على استعادة امتيازاتهم الدبلوماسية والتجارية وحماية المسيحيين الأرثوذكس؛ وأخيراً يتوصّلون إلى كسب اعتراف العثمانيين باستقلال صربيا الذاتي.

وعندئذ يؤدى استبعاد الخطر الروسي إلى السماح لمحمود الثاني بتعزيز سلطته وسلطة الدولة العثمانية على الولايات البلقانية، عبر القضاء على الأعيان أو اختزال سلطتهم إلى حد بعيد (١٨١٤ - ١٨٢٠). ويحدث الشيء نفسه في الاناضول الشمالية والغربية، حيث يؤدى موت أعيان محليين مهمين إلى المساعدة

على استعادة سلطة الولاية (١٨١٢ - ١٨١٧)، كما يحدث الشيء نفسه في العراق وفي سوريا الشمالية.

وفي صربيا، حيث لم يتم الحصول على الاستقلال التام المنشود، نجد أن قره چورج، بسبب سياسته التوحيدية المسرفة، يستثير ضده عدداً من الأعيان الذين يرحبون عن طيب خاطر بعودة العثمانيين (اكتوبر ١٨١٣). وبينما يهرب قره چورج إلى المجر، يتم الاعتراف بأحد خصومه المحليين، وهو ميلوش أوبرينوفيتش، أميراً لوسط صربيا. وعلى الرغم من أن ميلوش أوبرينوفيتش كان نصيراً لإجراءات مفاوضات مع العثمانيين، فإنه ينجر إلى حركة عصيان جديدة (أبريل ١٨١٥)، تستفيد من تطور الأحداث في أوروبا : فالواقع أن هزيمة نابوليون الأول في ووترلو تحرر القوات الروسية التي ترجم محمود الثاني على أن يجعل من صربيا إمارة تابعة - يتم الاعتراف بأوبرينوفيتش أميراً لها - وتتمتع بجمعية وطنية خاصة بها ويجيشهما الخاص؛ على أن العثمانيين يجرى تمثيلهم في بلغراد عن طريق والـ كما يمكنهم الاحتفاظ بحاميات في موقع مختلفة من البلد (١٨١٧). وفي عام ١٨٢٩ فقط، عن طريق معاهدة ادرنة (أندريينوبل) يمنع العثمانيون الصربيين استقلالهم الكامل ويتم الاعتراف بميلوش أوبرينوفيتش عاهلاً وراثياً، وهو ما يدفع الصربيون في مقابلة جزية سنوية مع السماح للعثمانيين بالاحتفاظ بعدد من الحاميات على الحدود. ويشكل اتفاق عام ١٨١٧ مرحلة، محدودة لكنها فعالة، على طريق تمزيق الإمبراطورية العثمانية، كما يشكل تراجعاً لسلطات الدولة على أحدى ولاياتها.

وفي اتجاه الشرق، في إيران، أدت الأحداث السياسية إلى وصول سلالة حاكمة جديدة إلى السلطة، هي سلالة القاجاريين، التي سوف تظل على رأس البلد من عام ١٧٩٤ إلى عام ١٩٢٥. وفي عام ١٧٩٧، يرتقى العرش فتح على شاه، الذي يتنازع الانجليز والفرنسيون على كسب وده بينما يطمع الروس في إقليم القوقاز (١٨٠٠ - ١٨١٥). وتحت ضغط الروس، بعد عام ١٨١٥، يبحث فتح على شاه عن تعويضات في اتجاه الغرب ويشن هجمات في العراق، الأمر الذي يدفع

محمود الثاني إلى اعلن الحرب عليه (اكتوبر ١٨٢٠). وتمى الحملة العثمانية بهزيمة كارثية : فالايرانيون يستولون على الاناضول الشرقية ويتقدمون في كردستان (١٨٢١ - ١٨٢٢)، لكن وباء كوليرا جسيماً ينزل بالجيش الايراني. وفي نهاية الأمر، يتم توقيع اتفاق في ارضروم (يوليو ١٨٢٣) يحصل فتح على شاه بمقتضاه على عدد من المزايا الاقليمية في الاقليم الحدودي كما يحصل على حرية ممارسة التجارة والتوزيع في الاناضول من جانب التجار الايرانيين. ومنذ ذلك الحين سوف يهدى الخطر الروسي المستمر على الحدود الشمالية للبلد الى حberman شاهات ايران من أية محاولة جديدة للتوسيع نحو ارض السلاطين العثمانيين الذين سوف يحافظون على الصلح معهم.

وترجع المحاولة الأولى التي قام بها اليونانيون بهدف الحصول على استقلالهم إلى نشاط الشاعر كونستانتين ريجاس. وقد رأينا أن هذا الأخير قد أسس جمعية وطنية، هي جمعية هيتاريا، وانخرط في أعمال ضد العثمانيين. والحال أن مغامرتها، التي انتهت نهاية مأساوية في عام ١٧٩٨، لم ينسها اليونانيون، وقد أعيد تأسيس جمعية هيتاريا قبل وقت قصير من مؤتمر فيينا، أو لاً في اوبيسا (١٨١٤)، ثم في القسطنطينية، تحت اسم جمعية الأصدقاء (فيليكي هيتاريا)؛ وقد سعت، بتحرك من شخصيات فنارية، إلى الاتصال بقره چورج، ثم على تبیدیلین، ولكن دون أن يؤدي ذلك إلى نتائج ايجابية. وعندئذ اتجه أعضاء الجمعية إلى الحصول على دعم من الروس وروادتهم الرغبة في أن يضعوا على رأسهم يونانياً من الجزر اليونانية، قريباً من القىصر لأنه وزير الشئون الخارجية، چان کاپودیستريا. وعند رفض هذا الأخير لعرضهم، وقع اختيارهم على الكسندر بيسيلانتى، وهو هوسيودار فناري سابق في ڤالاشيا وياور للقيصر. وتخطط الجمعية لشن عملياتها في الپيلوپونيز بالارتباط مع عمليات يقوم بها الصربيون. لكن الزعيم الصربى الجديد، ميلوش اوبرينوفيتش، يميل إلى اجراء مفاوضات مع الأتراك، وتخثار الجمعية وبيسيلانتى العمل في امارتى مولدافيا وفالاشيا، حيث يسيطر الفناريون على الادارة

ويحتفظون بصلات وثيقة مع رجال الدين المحليين ؛ وعلاوة على ذلك فقد كانت القوات العثمانية هناك جد ضعيفة ولم تكن القوات الروسية بعيدة.

ويجري في الآن نفسه اعداد خطة لانتفاضة في اليونان، لكن تفجيرها يجب أن يتم عندما يجد العثمانيون أنفسهم منشغلين في مولدافيا - ثالاشيا بمواجهة الهجوم الذي يشنّه يسييلانتى وبالتصدي لعلى باشا في إيسيروس. وفي فبراير ١٨٢١، ينتقل يسييلانتى إلى رومانيا ويحاول دون نجاح اثارة المسيحيين الأرثوذكس ضد العثمانيين ؟ ويكون رد الفعل العثماني عنيفاً. وفي الوقت نفسه ينعقد مؤتمراً لايياش وتروپاو حيث يتنصل أعضاء التحالف المقدس من الحركات الانتفاضية : فالقيصر يُسرّح يسييلانتى الذي يلجم إلى المجر (يونيو ١٨٢١) بعد الحق الهزيمة به على يد الأتراك.

وقبيل ذلك، كان العثمانيون قد شنوا هجوماً عثمانياً قوياً ضد على الجانيماوى، ويتم حصار مدينة چانيما منذ أغسطس ١٨٢٠. وفي نهاية الأمر، يقبل على الاستسلام بشروط، يرفضها العثمانيون؛ ويجرى قتلـه في ٢٤ يناير ١٨٢٢، الأمر الذي يضع حدأً لمحاولة الانفصال في البانيا الجنوبية وفي إيسيروس، ويحرر القوات العثمانية التي سوف يكون بوسعها التحرك في اليونان ضد المتربدين.

والواقع أن چيرمانوس، بطريرك باتراس، سوف يستفيد من عمليات التشتت التي قام بها يسييلانتى وعلى الجانيماوى ومن الحرب التركية- الإيرانية لكي يعلن حرب التحرير في ٢٥ مارس ١٨٢١. لكن هذه الحرب تدار بشكل غير منسق في البيلاپونيز وفي جزر بحر ايجه، ويتمثل أحد الأعمال الأولى للمتربدين في ذبح المدنيين الأتراك في الموره، خاصة ذبح السكان المسلمين في تريپوليتاسا في أكتوبر ١٨٢١. ومن جهتهم، فإن انكشارية اسطنبول قد اعتقلوا ثم شنقوا البطريرك الأرثوذكسي وعدداً من رجال الدين الآخرين، بينما جرت مطاردة اليونانيين في جميع أنحاء الامبراطورية. وإذا كان المعسكران قد اقترفا اعملاً فظيعة، فإنه يجب

التاكيد على أن الرأى العام الغربى لم يرد إلاً على المذابح التى تعرض لها اليونانيون، والتى بلغت ذروتها فى مذابح شيو فى ابريل ١٨٢٢. ولم يرتفع صوت واحد للاعراب عن الاسف للمذابح التى تعرض لها الاتراك، وعلى العكس من ذلك تفجرت فى اودويا حركة تعاطف مؤازرة للمتمردين.

والحال أن هؤلاء الآخرين، فى مرحلة أولى تمتد الى عام ١٨٢٣، ينجحون فى السيطرة على جزء هام من اليونان وفى عدد معين من جزر بحر ايجه، وعلى ميسولونги وأثينا وثيسيس، شمالى خليج كورنث. وفي ديسمبر ١٨٢١، ينعقد اجتماع لنواب يونانيين فى آيبيدور، ويعلن استقلال اليونان ويصدر دستورا، على غرار الدستور الذى صاغته الادارة فى فرنسا، ويشكل حكومة ويختار الكسندر ماڤروكيرداتو رئيساً (٢١ يناير ١٨٢٢). وسرعان ما تصطدم الحكومة اليونانية الفتية بعداوة ثيودور كولوكوتونيس، المستاء من استبعاده من السلطة؛ وعندئذ يتشكل معسكران؛ على أن جمعية وطنية ثانية، منعقدة فى أستروس فى ديسمبر ١٨٢٢، تتصل من كولوكوتونيس. وإن ينتهى هذا الصراع الداخلى إلاً فى اواخر عام ١٨٢٤، وسوف يكون ذلك لحساب ماڤروكيرداتو وحكومته.

والواقع ان فشل اصلاحات سليم الثالث والهزائم العسكرية وبداية عملية انفصال مختلف الولايات قد دلت على ضرورة تجديد الامبراطورية من حيث مؤسساتها ومن حيث قواها الأساسية وضرورة استعادة سلطة السلطان وتسليم الحكومة لأشخاص متثقفين بالمفاهيم الجديدة وقداريين على تطبيقها. على أنه لم يكن من السهل النضال ضد ثقل التقاليد والامتيازات ومن أجل تغيير العقليات. وعلاوة على ذلك، فقد كان على السلطان أن يتمكن من الاعتماد على دعم القوى الأكثر تأثيراً في الدولة، بدءاً بقوة العلماء، الذين تمكّن من كسب تعاطفهم عن طريق موقف شديد التدين وعن طريق تشجيع التعليم التقليدي وترقية العلماء الأكثر تعاوناً. وفي الوقت نفسه، فقد لحق العار بالانكشارية، العاجزين عن حماية

الامبراطورية، ولكن الأكثر قدرة على العصيان والنهب. واقتداءً بما نجح محمد على في الاضطلاع به في مصر، كان يتوجب اصلاح الجيش و ، في المقام الأول، فيلق الانكشارية.

وفي ١٢ يونيو ١٨٢٦، تظهر محاولة أولى لاعادة التنظيم مع انشاء الايشكينچيان، فيلق العسكريين المختارين من بين صفوف كتائب انكشارية العاصمة والمكرسين لتكوين نواة للجيش الجديد، عبر عدد من المزايا ولكن ايضاً عبر تكيف مع التزامات جديدة. وبعد ذلك بيومين، يتمرد الانكشارية، وينهبون قصر الصدر الأعظم ويطالبون برأس المصلحين. والحال أن محمود الثاني، مبدئاً القوة والاصرار، يحصل على دعم رجال المدفعية والضباط المؤيدون للإصلاحات، كما يحصل، أخيراً، على دعم العلماء الذين يتبعون من المتمردين. وفي ١٥ يونيو، بناءً على أمر من الصدر الأعظم، تتصف المدفعية الثكنات التي يتجمع فيها الانكشارية حيث يتم قتل غالبيتهم؛ وفي الأيام التالية، يتعرض من بقي منهم في العاصمة للمطاردة والاعتقال والاعدام. كما تتم بسرعة تصفيه البؤر القليلة للمقاومة في الريف.

وفي اثر هذه الاحاديث، يتم الالغاء الرسمي لفيلق الانكشارية، وكذلك لفيلق السباهيين، بينما يجرى اعتقال واعدام زعماء الطريقة البكتاشية الذين كانوا قد قدموا الدعم لهم وكانوا يعتبرون ملهمين لمعارضة الانكشارية للسلطان (يوليو ١٨٢٦). كما يجرى القضاء على جميع القوى والأجهزة المرتبطة بالانكشارية من قريب أو من بعيد. وقد نال هذا الانقلاب الاساسي اسم الواقع الخيرية (الحدث السعيد)،

وبعد وقت قصير من ذلك جرى البدء بتنظيم جيش جديد، تحت قيادة سرعسکر (قائد عام). ويمس جهد التحديث سلاح الفرسان وسلاح المدفعية والأسلحة الأخرى على حد سواء والتي تشكل في عام ١٨٢٧ الجيش المسمى

**بالعساكر المنصورة المحمدية.** كما يجري تحدث البحرية وتحصل مدارس مهندسي الجيش والبحرية على قوة دفع جديدة ، و ، في مارس ١٨٢٧ ، يتم إنشاء مدرسة للطب العسكري. وفي غضون ثلاثة أعوام، يحل محل الجيش العثماني جيش جديد ، مدرب تدريبياً أوروبياً على أيدي مدربين أجانب، لكنه يفتقر بعد إلى تنظيم جيد وإلى التلاحم، بل وإلى المران. وسوف تظهر هذه العيوب خلال المعارك التي سوف يجري شنها في السنوات التالية ضد الروس ضد المصريين.

ولم يكن بالأمكان الاضطلاع بمحاولة تحديث الدولة العثمانية دون مشاركة الأوساط ذات التنفيذ، أكانت عسكرية أم مدنية. وحتى قبل القضاء على فيلق الانكشارية، كان محمود الثاني قد تمكن من أن يكسب تأييداً ل سياساته من جانب عدد معين من الضباط والعلماء والشخصيات من بينهم خالد افendi وغال باشا وحسين باشا أغا وخاصة محمد خسرو باشا الذي تسنى له رصد الاصلاحات التي أدخلها على الجيش المصري محمد على. وقد قدم اثنان من شيوخ الإسلام دعمهما إلى السلطان خلال تلك الفترة الأولى للإصلاحات: السيد عبد الوهاب افendi (١٨٢١ - ١٨٢٢) ومصطفى عاصم (١٨١٨ - ١٨٢٣ و ١٨٢٥). وكان على الأول والأخير التصدى لردود فعل العلماء التقليديين والمحافظين الذين كان عليهما الأذعان لهم أحياناً، إلا إنهم قد سمحوا للسلطان مع ذلك بمواصلة سياساته التحديثية.

والحال أن هذه السياسة كانت تتطلب امكانات مالية هامة، كان يتبعها تدبيرها إما عن طريق موارد جديدة أو عن طريق إعادة تنظيم الموارد القديمة. وهكذا فإن موارد ممتلكات وايرادات الخزانة السلطانية، التي كانت موجهة حتى ذلك الحين إلى أوقاف خيرية ذات إدارة جيدة إلى هذا الحد أو ذاك، يجرى منذ ذلك الحين نقل المسئولية عنها إلى إدارة أوقاف خيرية (ناظارة - اي اوقاف)، تدار بشكل صارم سعياً إلى إمداد خزانة الدولة بمكاسب هذه الأوقاف. كما ان عدداً معيناً من

الالتزامات وعمليات جمع الرسوم والضرائب يجري انتزاعها من المسؤولين عنها وتسليمها لادارة جديدة، هي ادارة مقاطعات خزنيسي (حرفياً : خزانة الالتزامات)، والتي تتمثل مهمتها في تأمين انتظام مالية الجيش الجديد؛ كما ينطبق الشيء نفسه على البحرية. وتؤدي ضريبة أخرى، رسومات - اي چهاديه (ضريبة الجهاد)، مفروضة على الحوانيت والأسواق، الى المساهمة ايضاً في تأمين تمويل الجيوش. والحال أن هذه المؤائمات المالية لم تكن دائمًا تقبل عن طيب خاطر، خاصة من جانب العلماء الذين حرموا احياناً من ايرادات غير تافهة، ومن جانب الملتزمين الذين شهدوا اختفاء مصدر هام للأرباح وكذلك من جانب التجار والحرفيين الذين جرى اخضاعهم لضريبة جديدة.

على أن تحديث الجيش، بفضل جميع هذه التدابير، يمكنه ان يتمتد تدريجياً إلى المدفعية، التي تحتل مكانة أكثر أهمية في الجيش بشكل محدد، ولكنها ايضاً دعامة فعالة للحكومة، تساعد الخدمات المرتبطة بالجيش، خدمات صناعة الاسلحة، وتساعد الترسانات والمصانع المعنية. كما أن سلاح فرسان التيماريين يتوجب ادخال تغيير عميق عليه واحكام السيطرة عليه وتسجيله، لكن المقاومة حيوية بين صفوف التيماريين الذين لا يقبلون إتباع القواعد الجديدة من بينهم غير عدد قليل (١٨٢٨). وتؤدي ضرورات الحرب الى ارغام السلطان وخسرو باشا، ملهم هذا التحديث، على ارجاء هذه التغييرات. ويحدث الشيء نفسه بالنسبة للقوات غير النظامية، المجندة بين صفوف قبائل البدو الموجودة في روميليا (أولاد - اي فاتحان)؛ ويعاد تنظيمها في جماعات مكونة بالاعتماد على القرى التي يتوجب عليها تقديم عدد معين من الرجال ومساندة مالية يسمح فيها بشكل خاص السكان غير المسلمين في هذه القرى (١٨٢٨) . وبين عامي ١٨٢٢ و ١٨٢٨ تحصل البحرية ايضاً على اعادة تنظيم، بفضل خسرو باشا وعزت محمد باشا طوبال. ويجرى تعزيز المدرسة البحرية التي انشأها سليم الثالث، ويتم تحديد هيراركية الضباط واختيار جنود البحرية وتحديث مدرسة مهندسى البحرية.

وتعرقل كارثة ناقارين البحريّة (أكتوبر ١٨٢٧) هذه الجهدود، لكن الوثبة كانت قد بدأت وسياسة التحديث تواصل مسيرتها. إلأ انها لا تستطيع تحقيق نتائج اكيدة فوريّة، كما تشهد على ذلك الانتكاسات أمام الروس في ١٨٢٨ - ١٨٢٩ وأمام المصريين بين عامي ١٨٣٢ و ١٨٣٩.

## الحروب (١٨٣٩ - ١٨٤١)

### اليونان : من الانتفاضة إلى الاستقلال

في عام ١٨٢٤، خلال الصراع بين الفصيلين اليونانيين، كان مايزال من المستحيل على محمود الثاني التدخل لاستعادة سلطته على البلد؛ ومن ثم فقد طلب العون من محمد على، الذي كان قد أبلى بلاءً حسناً في شبه الجزيرة العربية ودفع مصر على طريق التحديث. وقد استجاب محمد على لهذا الطلب، وذلك بشرط الاعتراف به والياً على كريت والمورة (علاوة على مصر). والواقع أنه يرسل قوات تتمكن، تحت قيادة ابنه، إبراهيم باشا، من الاستيلاء على جزيرة كريت ومن النزول إلى المورة (فبراير ١٨٢٥) ومن احراز انتصارات كثيرة على القوميين اليونانيين، بينما تنتهي قوات السلطان في ختام عام بالاستيلاء على ميسولونغي (ابريل ١٨٢٥ - ابريل ١٨٢٦). وهكذا ي يبدو أن التمرد اليوناني قد سحق بسرعة.

وبثير النجاحات العثمانية قلق نيكولا الأول، قيصر روسيا الجديد، الذي توجد له مقاصد في البلدان الأرثوذكسية (ديسمبر ١٨٢٥). وفي مارس ١٨٢٦، يوجه إلى السلطان إنذاراً لازماً بمراعاة مقاصده وبالتسليم له بحق حماية مولدافيا وفالاشيا وصربيا: ويسلم محمود بذلك؛ كما أنه يضطر إلى الاعتراف بالسيادة الروسية على القوقاز وإلى السفن الروسية حرية الملاحة في المياه العثمانية (معاهدة آكيرمان، ٧ أكتوبر ١٨٢٦). وفي اسطنبول، تتشبّه مواجهة بين معاشرين: معسكر انصار الحرب، الذين لا يقبلون تنازل الدولة، ومعسكر دعاة

التريث، الذين يأملون في وساطة من جانب دولة أوروبية. وفي نهاية الأمر، يميل محمود الثاني إلى قهر التمرد اليوناني؛ وفي يونيو ١٨٢٧ ، تستولى قواته على أثينا.

وفي يوليو، يشكل الانجليز والفرنسيون والروس حلفاً يهدد بتدخل «المؤازرة اليونانيين» إذا ما رفض السلطان كل وساطة، وهو ما يحدث في الواقع الأمر. وعندئذ يتدخل اسطول فرنسي- انجليزي، ويحاصر الاسطول العثماني، الذي انضم إليه الاسطول المصري، في ميناء نافارين : ويؤدي حادث إلى تغيير المعركة التي يتم خلالها تدمير الاسطول التركي - المصري وقتل ٨٠٠ من البحارة والجنود (٢٠ أكتوبر ١٨٢٧). ويعيد هذا الحدث الآمال إلى اليونانيين، ويعزل إبراهيم باشا في المؤرخ ويؤدي، بوجه خاص، إلى تشجيع تدخل الدول العظمى في الشؤون العثمانية، وهو تدخل توازنه أيضاً في الغرب صحافة ورأي عام سياسى مؤيدان بالكامل لل يونانيين.

ويشدد السلطان موقفه ويرفض كل وساطة. وفي ٢٨ أبريل ١٨٢٨، يعلن نيكولا الأول الحرب عليه. وتتغلغل قواته في آن واحد في الأناضول الشرقية (الاستيلاء على كارس، يوليو ١٨٢٨، وعلى أرضروم ، يوليو ١٨٢٩)، وفي مولدافيا وبوليفاريا (يونيو - أكتوبر ١٨٢٨) وفي ثراس حيث تستولي على الدرنة (أندرلينبول، ٢٢ أغسطس ١٨٢٩)، بينما تتجه فرنسا وإنجلترا في إعادة إبراهيم باشا إلى مصر وتجهان، بعد تشكيل حكومة يونانية جديدة برئاسة چان كابوسستيريا، إلى إنشاء دولة يونانية مستقلة،

وفي نهاية الأمر، تتجه فرنسا وإنجلترا، من خلال معاهدة أندرلينبول (١٤ سبتمبر ١٨٢٩) المستكملة بمؤتمر لندن (فبراير ١٨٣٠) في الحلولة دون بتر الولايات الأوروبية للإمبراطورية العثمانية لحساب روسيا. إلا أنه يتم إعلان استقلال اليونان الذي تضمنه الدول العظمى، كما يتم الاعتراف بالاستقلال الذاتي

لصربيا ومولدافيا وفالاشيا؛ وتنقل بيساربيا الى ايدى الروس الذين يحصلون على مزايا تجارية وعلى حرية مرور سفنهم التجارية في المضائق.

ولاجدال في أن العنصر الأكثر تميّزاً للنزاع اليوناني - التركي هو التدخل المباشر من جانب دول عظمى، غير روسيا أو النمسا، في الشؤون العثمانية. وكانت حملة بونابارت على مصر والمحاولات الانجليزية التي تلتها قد أشارت بالفعل الى اهتمام فرنسا وإنجلترا بـ «المشرق» ، الطريق الممهد الى الهند وبلدان المحيط الهندي. وإذا كان هذا الجانب واضحاً باستمرار، فإن جوانب أخرى تأخذ في الظهور، وتمثل في تغلغل نفوذ هذا البلد أو ذاك في الإمبراطورية العثمانية، أو لا عن طريق وجود الفنين والمستشارين وكذلك التجار، ثم عن طريق تكوين عملاء أكان ذلك في أوروبا البلقانية أم في الشرق الأدنى (في هذا المجال، حقق الروس تقدماً كبيراً في الولايات الدانوبية). كما أن التدخلات дипломاسية وواسطات فرنسا أو إنجلترا تعتبر وسائل للتاثير على السياسة العثمانية ولفرض وجهات النظر الغربية أكان ذلك فيما يتعلق بالشئون الخارجية أم بالادارة الداخلية للدولة: وتنشأ التقليمات (الاصلاحات) عن ذلك بشكل مباشر.

ولا تقتصر الأطماع الغربية على شرقى البحر المتوسط: ففى يونيو ١٨٣٠، ينزل الفرنسيون قرب مدينة الجزائر، بهدف الاستيلاء على الجزائر، التى كانت ماتزال ولاية عثمانية. وسوف تكون عملية الفتح طويلة، لكن الدولة العثمانية، المنشغلة بالمسألة المصرية، ثم بالصعوبات الماثلة فى سوريا وفي لبنان، لن تتمكن من عرقلة تلك العملية: وهكذا فإن تمزيق الإمبراطورية العثمانية يجرى الآن على قدم وساق.

## الحرب مع مصر

فى المسألة اليونانية، خسر محمد على، والى مصر، الكثير: فقد تم تدمير أسطوله فى نافارين و ، بينما كان يأمل فى حكم كريت والمورة، اضطر إلى الجلاء

عن هذين البلدين تحت ضغط الفرنسيين والإنجليز، ولم يحصل من السلطان على شيء لقاء العون الذي قدمه إليه. وهو يطلب منه حكم سوريا من باب التعويض، لكن محمود الثاني يرفض ذلك ويعرض عليه حكم كريت. ويجيئ رفض محمد على الذي يدفع، تحت حجج مختلفة، قوات إبراهيم باشا إلى فلسطين وسوريا: وفي أقل من عام تسقط فلسطين كلها ولبنان وولاية دمشق في أيدي المصريين (نوفمبر ١٨٣١ - يونيو ١٨٣٢). وعندئذ يجرد محمود محمدًا علياً من وظائفه وبعد حملة ضده: ويلحق إبراهيم باشا الهزيمة بالجيش العثماني في شمال سوريا. على أن محمد على لا يدفع مكاسبه إلى أبعد من ذلك، أملاً في نيل سوريا عن طريق المفاوضات. ويرفض محمود الثاني من جديد: ويجهز جيشه آخر تحت قيادة الصدر الأعظم محمد باشا رشيد، وهو ما لا يمنع إبراهيم باشا من الانتقال إلى الأناضول، واحتلال قونيه التي يتم الحاق الهزيمة بالجيش العثماني على مقرية منها (٢١ ديسمبر ١٨٣٢) ثم الاندفاع إلى كوتاهيه (فبراير ١٨٣٣) حيث تراوده فكرة الوصول إلى بورصا نفسها.

وأمام هذا الخطر، يطلب السلطان العون من القىصر نيكولا الأول. ويستجيب هذا الأخير لهذا الطلب لأنه ينظر بعين الخطر إلى قيام دولة مصرية قوية في الشرق الأدنى، من شأنها تهديد مراميه في المنطقة. لكن الفرنسيين والإنجليز يتدخلون لفرض اتفاق بين الأتراك والمصريين، بينما ترابط قوات روسية على ضفاف البوسفور، بهدف حماية إسطنبول من هجوم محتمل. إلا أنه يتم توقيع معاهدة في ٢٩ مارس ١٨٣٣ في كوتاهيه بين الأتراك والمصريين: و بموجب هذه المعاهدة يصبح إبراهيم باشا وإليا على سوريا وقبرص والحجاز، في حين أن محمد على، الذي يتم تثبيته في منصبه كوال على مصر، يحصل أيضًا على كريت. على أن هذا الاتفاق لا يرضي نيكولا الأول؛ وعن طريق الضغط على السلطان وسحب سلطوله من البوسفور، يتوصل إلى توقيع معاهدة هونكار ايسكليسى (٨ يوليو ١٨٣٣)، التي تؤكد معاهدة أندرلينبول لكنها تنصل بوجه خاص على إغلاق

المضائق أمام جميع السفن الحربية، وهو ما يحرر روسيا من كل تهديد فرنسي أو إنجليزي في البحر الأسود.

والمتوقع أن أحداً، ماعدا الروس، لا يرضي بهذه المعاهدات. فمحمود الثاني يدرك أن الاصلاحات العسكرية لم تؤت النتائج المتوقعة وأنه بحاجة إلى الصلح لمواصلة الاصلاحات المدنية؛ وهو يجتهد في مواجهة سياسة إبراهيم باشا، وفي التحالف مع سكان سوريا بالتشجيع على نشوب تمردات هناك. أما الإنجليز فإنهم يسعون إلى زيادة توتر العلاقات بين الأتراك والروس؛ وبسبب انزعاجهم من تقدم محمد على في الشرق الأدنى، خاصة صوب جنوب شبه الجزيرة العربية وعدن، وكذلك بسبب انزعاجهم من تطور مصر الاقتصادي، فإنهم يتذمرون موقفاً ضده، يدعمه الفرنسيون، من جهة أخرى؛ أمّا محمد على فهو لا يريد الاكتفاء بالحكم الذاتي ويسعى إلى نيل الاستقلال التام.

وتعتبر سنوات ١٨٣٥ - ١٨٣٨ فترة سلم مسلح، يعزز محمود الثاني خلالها جيشه ويتقارب مع البريطانيين (معاهدة بالطاولة اليماني، في أغسطس ١٨٣٨، التي تمنحهم مزايا اقتصادية). وفي أبريل ١٨٣٩، تزحف القوات العثمانية صوب سوريا الشمالية، لكنها تمنى بهزيمة قاسية في نصبيين (٢٤ يونيو ١٨٣٩) ويستسلم الأسطول العثماني في الإسكندرية، بينما يستولى الإنجليز على عدن. ويموت محمود الثاني في ٣٠ يونيو ١٨٣٩، تاركاً لخلفته عبد المجيد الأول وضعفاً صعباً.

وفي يوليو ١٨٤٠، توجه الدول العظمى، باستثناء فرنسا، إنذاراً إلى محمد على يرد عليه بالرفض. وعندئذ تتدخل الحكومة الفرنسية وتدعوه محمد على إلى التفاوض، وذلك بقدر ما أن الإنجليز يمارسون تهديداً خطيراً على سواحل لبنان وعلى الإسكندرية. وفي نهاية الأمر يتم عقد اتفاق: ويوجب هذا الاتفاق يعترف السلطان لـ محمد على بالولاية الوراثية على مصر، بلقب الخديوي؛ وفي المقابل، يلتزم هذا الأخير بإعادة الأسطول التركي ويتنازل عن سوريا ويُخضع جيشه (نوفمبر).

وبعيد ذلك، يجلو عن الحجاز من تلقاء نفسه ويحصل من السلطان على الاعتراف بسلطته على وادي النيل حتى جنوب السودان.

وفي يوليو ١٨٤١، تلغى معاهدة لندن معاهدة هونكار اسكيليسى، وتتص

بشكل رئيسى على استمرار اغلاق المضايق امام السفن الحربية الأجنبية مادام

الباب (العالى) فى حالة سلم (الاتفاق بشأن المضايق). وفي هذه المسألة المصرية،

تخسر الدولة العثمانية من جديد لأن ولاية اخرى تنفصل عنها؛ وسوف تنفصل

عنها أكثر فأكثر الى ان يحتلها الانجليز (١٨٨٢).

والحال ان محمد على، مع اتباعه سياسة خارجية نشطة، يضطلع بتحديث

مصر ويعزيز سلطات الحكم فيها. ويؤدى اصلاح زراعى الى تجريد المالك من

شبه جميع اراضيهم التى تصبح ملكية للدولة التى تتبع للفلاحين الانتفاع بها؛

ويحدث الشيء نفسه بالنسبة لاراضى الاوقاف. ويقترب على الفلاحين زراعة

المحاصيل وفقاً لتوجيهات الحكومة التى تتسلم منهم محاصيلهم. وهذه النزعة

التوجيهية تشجع على زراعة القطن طويل التيلة، بمبادرة من الفرنسي چوميل،

وزراعة منتجات التصدير.

ويعتبر تقدم الصناعة أقل ثباتاً وذلك بسبب عدم تكيف المصريين مع التقنيات

الجديدة، ومن هنا اللجوء الى فنيين اجانب. وفي الان نفسه، يتم وضع التجارة

المصرية ايضاً تحت سيطرة الحكومة التى تتزع الى القضاء على آثار الامتيازات،

ولكن، هنا ايضاً، قاد عدم التكيف والاسراف في النزعة التوجيهية إلى حالات من

الفشل احياناً. وفي نهاية الأمر تشهد التجارة الخارجية عودة الى الليبرالية التي

تناسب الاجانب ووسطائهم المحليين، اليونانيين والسوريين.

ويشكل موازٍ لهذه الاصدحات، يتوجه محمد على الى تحويل وتحديث نظام

التعليم التقليدى ويفتح الابواب امام اطلاع المثقفين على الثقافات الغربية، الايطالية

ثم الفرنسية. ويصل المثقفون المصريون الأوائل الى فرنسا في عام ١٨٢٦ تحت

اشراف رفاعة الطهطاوى، الذى سوف يتاثر تأثراً عميقاً باقامته هناك (١٨٢٦ - ١٨٣١). كما يطلب محمد على عون الفنانين الفرنسيين : كلوت بك ، فى مجال الطب، والكولونيل سيف (سليمان باشا فيما بعد)، فى المجال العسكرى وللينان بو بيلفوند، فى مجال السيدود والقنوات. والحال أن روح الاصلاح والتجدد هذه، المعروفة فى فرنسا، تحفز عدداً من السان - سيمونيين، مع الأب انفانتان، الى محاولة غرس مذهبهم فى مصر. ولا يكتب لمشروعهم النجاح، لكن ذلك لا يقلل من واقع أنه قد تم منذ ذلك الحين إيجاد علاقات وشيقة مع الغرب وأن مصر قد أصبحت بيديها مهماً فى اللعبة السياسية والاقتصادية فى شرقى البحر المتوسط والواقع ان شق قناة السويس فى عام ١٨٦٩ يعتبر شاهداً أكيداً على ذلك.

## الضغط الدولى. فتح الجزائر

ترتبت على الأحداث التى دارت منذ أواخر القرن الثامن عشر نتائج يستحيل معها دراسة تاريخ الامبراطورية العثمانية دون الاشارة الى الدور الذى لعبته الدول العظمى: ففى وجه محاولات الزحف الروسى صوب البحر المتوسط نجد رغبة الانجليز فى حماية طريق الهند، لكننا نجد أيضاً عزم الفرنسيين الذى لا يريدون الغياب عن تلك المنطقة باسم حضور قديم وباسم حماية المسيحيين.

وهذا الضغط من جانب الدول العظمى يتم إما بشكل مباشر على الحكومة العثمانية، أو بشكل غير مباشر عن طريق الدعم الذى يجرى تقديمه الى التمردات أو الانتفاضات المحلية: وهو يظهر تحت شكل حروب واحتلالات للاراضى يتم تقوين نتيجتها، أولاً يتم، عن طريق معاهدة، وبشكل غادر احياناً، يجرى تمزيق الامبراطورية تحت ستار حماية الاقليات الدينية أو الإثنية، أو المصالح дипломاسية أو التجارية لهذه الدولة أو تلك. وفي أعقاب التوسع الاقتصادى فى القرن السابع عشر، والتتوسع السياسى وقبل الكولونيالى فى القرن الثامن عشر،

يجيء التوسيع الاقليمي الذي يتم على حساب الامبراطورية الاقرب، والأكثر تشتتاً والأكثر هشاشة. وفي هذه المصراعات التوسيعة، تظهر الحكومة العثمانية بوصفها بيدهاً يتم استخدامه بحسب الاحتياجات أو الظروف، دون تمكينه أبداً من أن يكسب شيئاً. وهذا ينهمك الروس والفرنسيون والانجليز في تنافس على مكاتب دبلوماسية جديدة : وتصبح المسألة الشرقية احتكاراً لدول الغرب.

والحال ان استخفاف الغربيين بالسيادة العثمانية يجد تعبيراً واضحاً بشكل خاص عنه في احتلال الجزائر على ايدي الفرنسيين. فولاية الجزائر، التابعة للامبراطورية العثمانية، تتمتع، شأنها في ذلك شأن ولايات المغرب الأخرى (تونس، طرابلس الغرب)، بدرجة كبيرة من الحكم الذاتي، لكن العلاقات الرسمية، على الرغم من إختزالها الى ادنى حد، تستمر قائمة بين الجزائر واسطنبول. وكانت القرصنة، حتى نهاية القرن الثامن عشر، أحد أهم موارد داي الجزائر؛ على ان ردود الفعل، العنيفة احياناً، من جانب الدول، قد عرقلت هذا النشاط، الذي حل محله شيئاً فشيئاً تبادلات تجارية طبيعية أكثر مع مختلف الدول. وهذا فقد قام الجزائريون بتصدير القمح الى فرنسا خلال عهد الادارة، لكن الحكومة الفرنسية لم تسدد ثمن هذه الشحنات؛ وفيما بعد، تأخذ العلاقات بين الجزائر وفرنسا النابوليونية في التدهور ويأخذ الدين الفرنسي في التزايد. وعلى الرغم من اتفاق في عام 1817، ثم في عام 1820، فإن العلاقات لا تشهد تحسناً وينشأ توتر يلعب فيه القنصل الفرنسي دوقال دوراً أساسياً؛ وتضاف الى ذلك مشكلات تتعلق بالمنشآت الفرنسية على الساحل الجزائري، بون ولاكال، وتعلق بحقوق امتياز شركة افريقيا.

كما أن ولاً عظمى آخر تتدخل في الحياة السياسية والاقتصادية للجزائر. وسرعان ما يأخذ الانجليز مكان الفرنسيين في تجارة القمح في بداية القرن التاسع عشر، لكن عدم تجديد الاتفاques ورفض دفع الديون الجزائرية للانجليز

والهولنديين يجران إلى قصف مدينة الجزائر من جانب اسطول انجلو - هولندي (١٨١٦). وفي العام نفسه، تتوصل الولايات المتحدة إلى دفع الجزائر إلى التخلّي عن تحصيل أتاوة سنوية. وفي عام ١٨١٩، يحاصر اسطول انجلو - فرنسي الأسطول الجزائري؛ وفي عام ١٨٢٤، يساند الفرنسيون تمرداً من جانب قبائل البرير ضد حكام الجزائر، وفي عام ١٨٢٧ يتم تدمير اسطول الداي خلال معركة نافارين.

ويجد شن التدخل الفرنسي في الجزائر ذريعة في حادث ٣٠ أبريل ١٨٢٧ بين الداي حسين وقنصل فرنسا («ضريبة المنشة»). ويقع عدد من الحوادث أثر قطع العلاقات في يونيو ١٨٢٧. وبوجه خاص، يؤدي ضغط الأوساط السياسية والاقتصادية الفرنسية إلى اتخاذ قرار بارسال جيش للاستيلاء على الجزائر؛ ويتم أول إنزال للقوات في ١٤ يونيو ١٨٣٠. وفي ٥ يوليو، يستسلم الداي حسين، ويعيد ذلك، يعلن باى تيثيرى وبباى وهران خصوصهما، بينما يتمسك باى قسنطينة بموقف الحذر. وفي أثر ذلك، ينتشر الاحتلال الفرنسي، لكن قسنطينة تقاوم (١٨٣٦)؛ والحال أن باى تلك المدينة، حاجى أحمد، يسعى عبثاً إلى المساومة بانتصاره، لدى الفرنسيين ولدى السلطان على حد سواء. وفي عام ١٨٣٧، تسقط قسنطينة، لكن ذلك لا يدفع حاجى أحمد إلى الكف عن النضال، فهو يطلب دون توقف، ودون نجاح، عون السلطان العثماني. والحال أن هذا الآخرين، المنشغل إلى أقصى حد بشئون البلقان وخاصة بالنزاع مع مصر، لا يستطيع تقديم شيء لحاجى أحمد ولا تنجح الدبلوماسية العثمانية، في باريس كما في إسطنبول، في التدخل بشكل فعال لدى الحكومة الفرنسية.

وفي ولاية تونس المجاورة، يحتفظ البابيات بعلاقات طيبة مع حكومة إسطنبول وذلك إلى اللحظة التي يتدخل فيها السلطان في طرابلس الغرب، حيث تتم إعادة الادارة العثمانية المباشرة عبر إزالة سلالة الكرمانية الحاكمة، إثر الأحداث

الجسيمة التي تدور في طرابلس الغرب بين عامي ١٨٣٢ و ١٨٣٥، وبالنظر إلى تخطيط حسين، باى تونس، للاحاق هذا البلد. وفي ظل حكم البای أحمد (١٨٣٧ - ١٨٥٥)، تتواتر العلاقات من جديد، حيث حصل أحمد على دعم من الفرنسيين الذين وصل بهم الأمر إلى حد التخطيط لتوليته على قسنطينة، وهو مشروع لم يكتب له النجاح. وعلى الرغم من عدد من الحوادث، ومن ان العلاقات التركية - التونسية تشهد توترات معينة، فإن العثمانيين لا يريدون لتونس ان تفلت من سيادتهم في وقت تلاشى فيه هذه السيادة في اقاليم مختلفة، خاصة في الجزائر؛ ومن جهتهم، لا يريد التونسيون ان يجدوا انفسهم محرومين من تلك السيادة التي تشكل بالنسبة لهم ضمانة معينة ضد الدول الغربية.

## الاصلاحات (١٨٣٩ - ١٨٤٠)

ليس هناك ما يدعو الى الشك في نوايا محمود الثاني الاصلاحية ولا في قدراته على تحقيقها. وقد كابد هو نفسه في صباح وشباهه الكثير من الأحداث، التي وصل بعضها إلى حد تهديد حياته، مما جعل من المستحيل عليه السماح باستمرار التمزق الداخلي للحكومة العثمانية والقوصى التي ينذر ذلك باغرار الدولة فيها. وإذا كانت الاصلاحات العسكرية قد سادت خلال الجزء الأول من السلطنة، فإن الجزء الثاني، من عام ١٨٣٩ إلى عام ١٨٤٠، قد تم تكريسه، في المقابل، للإصلاحات «المدنية»، بوجه خاص.

## الشخصيات الفاعلة

إن هذه الرغبة في الاصلاحات لا تقتصر على السلطان وحده : ذلك ان عدداً معيناً من الشخصيات العثمانية يتقاسم بحزم هذه الوجهة من النظر، ومما له دلالته ان السلطان محمود قد اعتمد على هذه الشخصيات خلال تلك الفترة، حيث يرد الاعتبار ايضاً للاستمارية في تولى الوظائف الرئيسية : وهكذا في بين عامي ١٨٢٩ و ١٨٣٩ لا يتولى منصب الصدر الأعظم غير رجلين : محمد باشا رشيد

من عام ١٨٢٩ إلى عام ١٨٣٣ و محمد أمين رعف باشا من عام ١٨٣٣ إلى عام ١٨٣٩، وكلها من أنصار الاصلاحات. أما الوظائف الأساسية الأخرى فيتو لها رجال في صدر الشباب نسبياً منفتحون على تحديث الدولة بدافع من الوعي الشخصي أو بدافع من العلم الذي حصلوا عليه أو تحت تأثير اتصالاتهم بالأوساط الأجنبية أكان ذلك في العاصمة أم في السفارات الموجودة في أوروبا حيث تستوي لعدد منهم العمل كأمانة ورصد سير عمل مختلف الدول الأوروبية عن قرب.

والحال أن عدداً من هؤلاء الرجال قد تركوا بصماتهم بشكل فعال على ذلك العهد: وقد رأينا بالفعل دور محمد خسرو باشا، الأكبر سنا بينهم، والذي انكب على تحديث البحرية ثم انكب بعد عام ١٨٢٦ على تحديث الجيش؛ ومحمد سعيد بيتريف باشا، الذي كان رئيساً لكتاب (مستشاراً للشئون الخارجية) من عام ١٨٢٧ إلى عام ١٨٣٠، ومساعداً للصدر الأعظم من عام ١٨٣١ إلى عام ١٨٣٦، ثم وزيراً للداخلية من عام ١٨٣٦ إلى عام ١٨٣٧، تاريخ وفاته؛ وعاكف باشا، رئيس الكتاب من عام ١٨٣٢ إلى عام ١٨٣٥، والوزير الأول للشئون الخارجية من عام ١٨٣٥ إلى عام ١٨٣٧ (خارجية ناظري) عند إنشاء تلك الوزارة، ثم وزيراً الداخلية (داخلية ناظري) بعد عام ١٨٣٧؛ وبشكل خاص مصطفى رشيد باشا، زعيم الحركة الاصلاحية منذ الثلاثينيات، والسفير لدى باريس (١٨٣٤ - ١٨٣٥ و ١٨٣٥ - ١٨٣٦)، ولدى لندن (١٨٣٦ - ١٨٣٧)، ووزير الشئون الخارجية (١٨٣٧ - ١٨٣٩) والذي سوف يكون بعد عام ١٨٣٩ صدرأً أعظم عدة مرات.

والواقع أن مصطفى رشيد باشا كانت لديه تصورات جد محددة عن الاصلاحات التي يجب الاضطلاع بها. وقد سمح له وظائفه في الادارة المركزية، ثم في مجال العلاقات الخارجية، بالتعرف على عيوب النظام، والاخطاوه التي يجب تصحيحها والمشكلات المطروحة وكان امامه أيضاً مثال البلدان الأوروبية. وقد أصبح شيئاً فشيئاً الشخصية الأولى في الدولة بعد السلطان. وكان نفوذه عظيماً،

وقد عرف جيداً كيف يمارس عمله ممارسة عميقة وقد وضع لهذا الهدف الرجال المشمولين بحمايته، المسؤولين الذين يمكنه الاعتماد عليهم، في المناصب ذات المسئولية في الدولة. وأخيراً فإنه هو الذي يعد سلسلة الاصلاحات المنصوص عليها في خط جولخانه الشريف، في عام ١٨٣٩، والذي يقدمه باحتفاء إلى ممثلي الدول العظمى. ولأجدال في أن مصطفى رشيد باشا قد ترك بصماته على حياة الدولة من عام ١٨٣٤ إلى عام ١٨٥٨، تاريخ وفاته؛ وسوف يواصل عمله محمد أمين على باشا ومحمد فؤاد باشا.

## التجديدات

تمس الاصلاحات التي أدخلت بعد عام ١٨٣٠ الادارة المركزية وادارة الولايات بالدرجة الأولى. وإذا كان بعضها لا يعود ان يكون شكلياً بصورة خالصة، فإنها تتعلق في الواقع الأمر بتحول حقيقي في الحالة الذهنية، ويتحول محسوس لهياكل وسير عمل الدولة يمس ليس فقط الأشخاص، وإنما أيضاً العادات وتتصور الدولة نفسه.

فالحكومة المركزية، التي جرت العادة على تسميتها بباب العالي، يرأسها صدر أعظم يتخذ خلال وقت معين لقب الوزير الأول (باش وكيل). وتنقسم الحكومة إلى وزارات وادارات : وعندئذ يصبح النظار وكلاه (وزراء)؛ والشئون الداخلية يختص بها مساعد الصدر الأعظم (مساعد كيتوخوداسى) الذي يصبح، في عام ١٨٣٦، امور - اي ملكيه ناظري (مدير شئون الدولة)، ثم وكيل - اي داخلية (وزير الداخلية) في عام ١٨٣٧؛ اما نظارة - اي دعاوى (ادارة الشئون القضائية) فتحل محلها نظارة - اي عدليه (ادارة العدل)، ثم وكالة - اي عدليه (وزارة العدل). وأما الشئون المالية (خزانة الجيش، الخزانة السلطانية، النقود) فيجري تجميعها في نظارة - اي امور - اي مالية، وفيما بعد وكالة - اي مالية (وزارة المالية). وأما

الشئون الخارجية الموضوعة تحت سلطة رئيس الكتاب فتصبح في عام ١٨٣٦ وزارة حقيقة (وكالة - أى خارجية)، التي تتبعها أيضاً التجارة الخارجية (منذ عام ١٨٣٦ ، جرى توقيع معاهدات تجارية من نوع حديث مع دول مختلفة). وفي عام ١٨٣٨ ، يجرى إنشاء مجلس للزراعة والتجارة (مجلس - أى زراعة وتجارة)، الذي يتم تحويله إلى مجلس للاشغال العامة (مجلس - أى نافعه)، الذي تفصل عنه وزارة التجارة (ناظارة - أى تجارة).

ويجرى فحص نشاطات الوزارات واتخاذ قرارات بشأنها في مجلس وزراء السلطان (مجلس - إى خاص - إى وكلاء)، المعنى أيضاً بمجلس - أى خاص (مجلس السلطان) ويمجلس - إى وكلاء (مجلس الوزراء). وفي عام ١٨٣٨ ، يجرى إنشاء مجلس للباب العالي (مجلس - إى شورى باب - إى عالى) تتمثل مهمته في دراسة مشاريع القوانين.

والحال أن هذه التحويلات للحكومة المركزية كانت مصحوبة باصلاحات تمس رعايا الامبراطورية : وهكذا يجرى الاتجاه إلى اجراء تعدادات للسكان والى مسح للأراضي بهدف ايجاد توزيع أكثر عدالة للضرائب، التي تحدد من حيث المبدأ بحسب دخول كل واحد. ولا يجرى بعد جمع الضرائب على ايدي ملتزمين مختصين، بل على ايدي موظفين يحصلون على مرتبات من الحكومة المركزية، هم المحصلون، الذين يشرف عليهم حكام الولايات؛ ومؤلاه الآخرون لا يحوزون بعد سلطة على الحاميات التي تتبع اسطنبول مباشرة منذ ذلك الحين. لكن جميع هذه الاصلاحات لا يتم تطبيقها إلا بشكل تدريجي (ان ولاية بورصا، أو خودافيني يجار، هي التي تصبح ساحة أولى للتجربة)، ويتطلب تطبيقها بشكل خاص كوادر لا وجود لها بعد أو ذات تأهيل غير كاف، خاصة في الولايات.

وبناءً على ذلك، فإن عدداً من الاصلاحات يمس ايضاً موظفي الدولة الذين يجرى في عام ١٨٣٥ تصنيفهم في ثلاثة فئات : الكوادر المدنية (قلعية - وهي كلمة سوف تحل محلها بعيد ذلك كلمة ملكية)، الكوادر العسكرية (سيفية) والكوادر

الحقوقية - الدينية (علمية) والتي تتبع، بحسب الترتيب، الصدر الأعظم، والقائد العام للجيش (سر عسکر) وشيخ الإسلام. ويتم تأسيس هيكلية من تسع درجات بين هؤلاء الموظفين، الذين لا يحملون بعد لقب قول (خادم السلطان)، بل لقب مأمور، ويحصلون على راتب محدد بحسب وظيفة ودرجة كل واحد؛ ويمكن معاقبتهم، في حالة المخالفة، عن طريق إعمال تشريع خاص (جزاء قانونامي).

وفي وزارة الشئون الخارجية يتم إنشاء مدرسة للمترجمين وإنشاء مكتب للترجمات (ترجمة أوضاعى) حيث يعمل بشكل رئيسى عدد من الاتراك - أو من المستوعبين - وليس بعد من اليونانيين، ويخرج موظفون تحركهم حالة ذهنية جديدة، ويتميزون باصرارهم على تطبيق الاصلاحات؛ كما تظهر المدرسة الأولى الموجهة إلى تأهيل موظفين مدنيين.

اما الجيش، الذى لم يتالق فى المعارك ضد قوات محمد على، فإنه يصبح، هو أيضاً، موضع اصلاحات جديدة، يدفع فى اتجاهها ويطبقها مستشارون وفنانون أجانب، روس وإنجليز وبروسيون (بينهم الملازم ثون مولنک)، إلا أنه لا يوجد بينهم فرنسيون، وذلك بسبب المساعدة التى قدمتها فرنسا إلى محمد على. فالجيش، الموضوع تحت قيادة السر عسکر وحده، يسمى بالعساكر المنتظمة («القوات المنظمة» ١٨٣٨)؛ وهو يتالف من سلاح (آلاى) المشاة وسلاح الفرسان المشكل من وحدات ريفية، وسلاح المدفعية الذى يدرره خبراء بروسيون؛ وفي ١٨٣٤ - ١٨٣٣ يجرى إنشاء قوة احتياط (رديف) تتم تعبئتها وقت الحاجة، لكنها موجهة بشكل خاص إلى ضمان الأمن المحلى للسكان. ومن المؤكد أن القضاء على الانكشارية قد قوبل بالترحيب من جانب مجموع السكان، الذين غالباً ما كانوا ضحية لتجاوزاتهم. ويرتدى جنود الجيش الجديد زياً موحداً، وقطاء رأس أبسط، هو الطريوش الفاسى، الذى يعتبر تعديلاً للشيشيا التونسية يحل محل العمامة القديمة. أما جميع الخدمات فهى تتبع الجيش : فالترسانات، ومصانع السلاح

ومختلف المصانع يجرى إعادة تنظيمها وتحديثها؛ وفي أبريل ١٨٣٩، تنتقل الشئون المالية العسكرية إلى الادارة المباشرة لوزير المالية. ولا تبدأ كل هذه التدابير في إحداث اثرها الفعلى إلاّ بعد عام ١٨٣٩.

أما الخدمات الحضرية التي كانت في السابق من اختصاص الانكشارية، خدمات الشرطة أو رجال المطافئ، فهى تصبح منذ ذلك الحين من اختصاص اجهزة متخصصة : فالمحتسب، المسئول السابق عن شرطة الأسواق، يتخذ لقب احتساب أفالسي (١٨٢٨) ويصبح أحد العناصر الرئيسية للمدن، حيث يخضع لسلطته مسئلو الأحياء (مفتار، كخيا)؛ فيما بعد يساعده مجلس كبار، يمثل مختلف العناصر المكونة للمدينة (الطوائف الدينية والاثنية والاقتصادية).

ويرتهدن تطبيق اصلاحات محمود الثاني بوجود جهاز من الموظفين قادر على فهمها واعمالها. والحال ان تأهيل موظفى الادارة السلطانية، حتى ذلك العهد، كان من اختصاص العلماء وكان يتم عبر التعليم الذى يقدمونه فى المدارس أو فى مدارس القصر. وهذا التعليم يبدو الآن غير كاف وغير مناسب. ويصبح مما لا غنى عنه ايجاد تعليم آخر، متحرر من التقاليد ومن الاعباء القديمة، لكن العلماء ينتظرون بعين الخطر الى نظام تعليم وتربيبة علمانيين. ولذا يصبح من الضرورى التحرك على مراحل. والمرحلة الأولى هي انشاء مدارس رشديه (مدارس ثانوية)، مفتوحة للطلاب الذين يريدون، بعد التخرج من المدارس التقليدية، الاتجاه الى المهنة العسكرية؛ وفي تلك المدارس الثانوية يتلقون تعليماً يعتبر فى آن واحد أكثر افتتاحاً وأكثر تخصصاً فى مجالات معينة. وبالنسبة لأولئك الذين تجذبهم الادارات المدنية، يجرى انشاء مدرسة التعليم القضائى (مكتب - اى معارف - اى عدلية) ومدرسة التعليم الأدبى (مكتب - اى معارف - اى أدبية). إلاّ انه حتى عام ١٨٣٩، كانت المدارس الأساسية قليلة جداً، ولم تكن نوعية التعليم الذى تقدمه ذات مستوى مناسب دائماً، وذلك بسبب نقص المدرسین الأكفاء.

وقد تم انشاء أو اعادة تنظيم عدد من المدارس العليا. وتلك هي حالة مدرسة الطب (طب خانه - اي عامره) التي تتحقق بها مدرسة للجراحة (جراح خانه) في عام ١٨٣٢ والتي تصبح في عام ١٨٣٩ مدرسة الطب الامبراطورية (مكتب - اي شاهانه - اي طبيه): كما انها حالة مدرسة المهندسين العسكريين، التي تشهد في عام ١٨٢٨ اعادة تنشيط، شأنها في ذلك شأن مدرسة مهندسى البحرية، كما يجرى انشاء مدرسة للعلوم العسكرية (مكتب - اي علوم - اي حربية)، تتتحول الى مدرسة حربية (مكتب - اي حربية)، ومدرسة للطب العسكري (مكتب - اي طبيه - اي عسكرية). وخلافاً لحمد على الذي يرسل الى فرنسا مجموعة من الطلاب المصريين لتعليمهم وتأهيلهم، تحت اشراف رفاعة الطهطاوى، لا يشجع محمود الثاني هذه العملية. إلا أنه مع عودة الدبلوماسيين الاتراك الى مواقعهم بعد عام ١٨٣٠، نجد ان الدبلوماسيين الشبان وابناء افراد البعثات الدبلوماسية يتتحققون في البلدان الأجنبية بمدارس فرنسية وإنجليزية، الخ. وعند عودتهم الى تركيا، فإنهم يظهرون فيما بعد بين صفوف العناصر الداعية الى تحريك عجلة الاصلاحات.

إلا أنه لا يمكن في غضون عشر سنوات، أو عشرين سنة، تغيير ادارة غارقة في موروثاتها ومويتها، وتغيير نظام تعليم لم يبذل جهداً من أجل التكيف، ومن أجل الانفتاح على الظروف الجديدة، وتغيير جيش تأسست خبرته على نماذج جد عتيقة. لكن الوثبة تبدأ كما يحصل المصلحون على دعم عوامل جديدة : الصحافة والرأي العام.

## الصحافة والمجتمع

لا يمكن لنا ان نعتبر الصحف الفرنسية الصادرة في الامبراطورية العثمانية صحفاً عثمانية بالمعنى الدقيق للكلمة، فقد صدرت أولى هذه الصحف في اسطنبول

فى عام ١٧٩٥ برعاية السفارية الفرنسية تحت اسم بوليتين دى نوڤيل، ثم صدرت فى عام ١٧٧٦ صحيفة أخرى تحت اسم لا جازيت فرانسيز دى كونستانتينوبول وفي عام ١٧٩٧ صدرت صحيفة ثالثة تحت اسم ميركور اورينتال؛ وسرعان ما تختفى هذه الصحف. وفي عام ١٨٢٤ تظهر صحيفة لوسميرفيين، التى تتلوها فى العام نفسه صحيفة سبيكتاتير اورينتال، ثم تتلوها فى عام ١٨٢٨ صحيفة كوريير دوسميرفن. وخارج تركيا، صدرت فى القاهرة خلال الوجود الفرنسي فى مصر، من عام ١٧٩٨ إلى عام ١٨٠١، صحيفة كوريير دوچيپت وديكاد ايچيپسيان. وكانت هذه الصحف كلها موجهة إلى قراء فرنسيين وكانت تنشر بعض أخبار فرنسا كما كانت تنشر بعض المعلومات عن العالم العثماني آنذاك : وكان جمهورها محدوداً للغاية.

وفي عام ١٨٢٩، يصدر محمد على فى القاهرة أول صحيفة عثمانية : وقائع - اى مصرية (الوقائع المصرية). ومحظيا حنوه، يقرر محمود الثاني عندئذ اصدار صحيفة تقويم - اى وقائع (تقويم الوقائع)، باللغة التركية، والتى يصدر عددها الأول فى أول نوفمبر ١٨٣١؛ والحال أن هذه الصحيفة التى كانت صحيفة اسبوعية من حيث المبدأ، تتولى نشر القوانين والمراسيم الصادرة إلى جانب أخبار الأحداث الرئيسية التى تحدث فى داخل الامبراطورية وفي خارجها. وبعد ذلك بعده أيام، تصدر طبعة فرنسية من هذه الصحيفة تحت اسم مونتيير اوتوما. وتتميز هذه الصحيفة بطبع رسمى، ويشير ظهور طبعة فرنسية فى آن واحد إلى نفوذ اللغة الفرنسية ورغبة السلطان فى التأثير على الأجانب المقيمين فى العاصمة الملمين عموماً بهذه اللغة. ويصدر محمد على بدوره طبعة فرنسية من صحفته تحت اسم مونتيير ايچيپسييا (١٨٣٣). ومن الواضح ان توزيع الصحف العثمانية الصادرة فى العاصمة يقتصر على جمهور محدود: فعدد النسخ الصادرة بالتركية ٥٠٠٠ نسخة وعدد النسخ الصادرة بالفرنسية ٣٠٠ نسخة. ولا تصدر الصحيفة العثمانية الثانية، جريدة - اى حوادث (حرفيا : سجل الحوادث)، إلا بعد ذلك بعشرين سنوات،

في عام ١٨٤٠. ولن تشهد الصحافة التركية انطلاقها الحقيقي إلا في الشطر الثاني من القرن التاسع عشر. ولا يقل ذلك من واقع أننا بازاء تجديد هام، يشهد هو أيضاً على افتتاح العالم العثماني. على أن الصحافة لا تمثل غير جزء ضئيل من السكان، يتواجد بشكل أساسى في العاصمة وفي سميرن (أزمير)، المركزين التجاريين الرئيسيين للإمبراطورية، ثم في بعض التغور الأخرى، كبيروت مثلاً.

ويتمتد هذا التغير تدريجياً إلى مختلف فئات السكان، اقتداءً بما يفعله السلطان نفسه. فمن الناحية الفعلية، يرتدي هذا الأخير الملابس الأوروبية، ويهرج قصر طب قابى ليسكن قصر دولا باختشى (١٨١٤)، الذي يجرى تنظيمه وفق النموذج الغربى (سوف يعاد بناؤه في عام ١٨٥٣)، ويتنقل في عربة، ويظهر على الملاً ويقوم برحلات إلى الريف. وهو يتعلم الفرنسية، وينظم حفلات استقبال ومهجانات، بمساعدة چيوزبى تونيزيتى، شقيق المؤلف الموسيقى الإيطالى الشهير، ويدخل الموسيقى الغربية إلى البلات، حيث يجرى أحياناً حفلات موسيقية وت تقديم عروض باليه وعروض أوبرا لى، كما يدخل الموسيقى الغربية إلى الجيش من خلال موسيقى عسكرية من نوع غربى.

واقتداءً بهذا المثل، يرتدى الموظفون الحكوميون والوجهاء الرئيسيون (الذى يصبح من جهة أخرى الزاماً بالنسبة للموظفين اعتباراً من عام ١٨٢٩) والطربوش الفاسى. وتصبح اللغة الفرنسية علامة الحضارة؛ وتنتشر بشكل متزايد بين صفوف «النخبة» التي تتطل مع ذلك جد محدودة عند اخفاء محمود الثانى. لكن اسطنبول تشهد تزايد عدد الأجانب: فالمستشارون والدبلوماسيون والتجار يشكلون وسطاً يبدأ في التردد عليه بشكل أكثر نشاطاً كبار موظفى الحكومة وكبار التجار والأعيان. إلا أنه لا يمكن الحديث بعد عن تطور كبير للعادات، إذ يوجد دائماً وسط تقليدي قوى يتمسك بعرقلة حركة التغير وبالحفاظ على المؤسسات الدينية والثقافية. لكن الطريق ينفتح و ، بعد عام ١٨٣٩، سوف يتزايد

اتساع وثبة المصلحين، بالاستفادة من فترة أكثر هدوءاً على مستوى العلاقات مع الدول العظمى.

## خط جولخانه الشريف

في الأول من يوليو ١٨٣٩، يموت محمود الثاني. ويخلفه ابنه عبدالمجيد الأول، البالغ من العمر ستة عشر عاماً، بينما يصبح محمد باشا خسرو صدرأً أعظم. وكان محمود الثاني قد أمر، قبل موته، بإعداد نص، على يد مصطفى رشيد باشا بوجه خاص، يعلن الاصلاحات المستهدفة. ويجرى تقديم هذا النص رسمياً في ٣ نوفمبر ١٨٣٩ ويتلويه مصطفى رشيد باشا أمام أعلى سلطات الدولة، والشخصيات الدينية ومسئولي الأنشطة الاقتصادية والقيادات الدبلوماسية؛ ذلك هو الخط الشريف أو الخط الهمایوئی (الميثاق السلطاني) المسما بخط جولخانة، نسبة إلى المكان الذي عرض فيه على المستمعين في قصر طب قابي.

ويتميز هذا الميثاق بتنوع سماته: فهو ميثاق حقوقى ومالى وادارى وعسكري. وقد أعلن فيه بوجه خاص أن جميع رعايا الامبراطورية العثمانية يعتبرون منذ تلك اللحظة متساوين، دون تمييز على أساس الدين أو القومية، وهو ما يتعارض مع القانون الاسلامي؛ كما أعلن فيه أن كل فرد يمثل أمام القضاء سوف يحاكم وفقاً للقانون المعمول به وإن يحاكم عليه دون استئناف دون تحقيق متىما كان يحدث من قبل؛ وسوف يدفع كل فرد للدولة بشكل مباشر ضرائب تتناسب مع ثروته ودخله؛ ويتم الغاء التزام تحصيل الضرائب؛ وسوف يتعين على كل وحدة محلية تقديم وحدة عسكرية بحسب قانون قيد الاعداد وسوف لا تزيد مدة الخدمة العسكرية عن خمس سنوات.

وترمز كل هذه القرارات إلى ارادة التغيير التي تحرك قادة الامبراطورية؛ وتلاؤتها أمام ممثلى الدولة وممثلى الطوائف الدينية وممثلى الدول العظمى تعطى

طابع تعهد سافر يؤكد هذه الإرادة. ولا جدال في أن الامبراطورية العثمانية تسلك منذ ذلك الحين درب تطور سوف يسعى السلاطين المتعاقبون، حتى نهاية عهد عبد الحميد الثاني، إلى تمييزه بإجراءات هامة. لكن هذا التطور لا يسر الجميع، خاصة الدول العظمى المهتمة بتدمير الامبراطورية. وسوف توضع عقبات عديدة في وجه تحولها، وهذه الدولة التي سوف يسميها دبلوماسي روسي بـ «رجل أوروبا المريض» سوف تجد نفسها بين أيدي أطباء احرص على إماتتها مما على إعادة الحيوية والازدهار إليها.

\*\*\*

تتحمل الدول العظمى، في أمور المسألة الشرقية، مسؤولية ضخمة، لكن ذلك لا يعني أن الدولة العثمانية لم تقدم هي نفسها العصى التي ضربت بها.

لقد سعى سليم الثالث، ثم محمود الثاني، إلى استعادة سلطة الحكم ورد المهيأة والعظمة إلى الدولة. وقد أبدى الثاني، خاصةً ، وصايتها على الولايات الإسلامية لامبراطوريته (فيما عدا الجزائر)، وقام بتنشيط المركزية القديمة للسلطة وأظهر للأوروبيين، عبر ادخال الاصلاحات المستلهمة من الغرب، أن الامبراطورية العثمانية ليست نولة أسيرة ماضيها وأن يوسعها الانفتاح على روح العصر الحديث.

وفي الممارسة العملية، كان على محمود الثاني أن يأخذ في الحسبان القوى الرجعية (التي كانت قد تغلبت على سليم الثالث) والتي رأت في هذه التدابير عدواناً على مبادئ الإسلام وعلى التقاليد العثمانية. ولم يجد انصاراً له غير عدد صغير من الرجال القادرين على تطبيق قراراته؛ وما لا جدال فيه أن محاولات الاصلاح لم تجد عندئذ غير مصدق محدود وأنها لم تؤثر إلاً على بعض الأوساط الادارية في العاصمة. وفي الولايات، على الرغم من بعض التدابير كالغاء

التيمارات، فإن الأمور قلما تتحرك - إلا في مصر - ، وتبقي الهياكل على ما كانت عليه في القرن الثامن عشر، وذلك لعجز الحكومة عن التزود بموظفين مؤهلين، قادرين على ادراك معنى التطور الذي ينشده السلطان، وكذلك للعجز عن نشر مبادئ تحديث الامبراطورية عبر ربوع الامبراطورية، خاصة في الولايات الإسلامية، من خلال تعليم حديث ومن خلال الصحافة، شبه المعدومة.

لكن جهد محمود الثاني لم يكن بلا جدوى. وقد قيل إن خط جلخانة الشريف قد فرض بهذه الدرجة أو تلك من جانب الدول الأوروبية. إلا أنه لو لم تكن قد وجدت مقدمات له، لما كان قد تم اصداره بالسرعة التي صدر بها : فهو ليس ثمن تسوية النزاع التركي - المصري، بل هو النتيجة المنطقية لسياسة جرى تدشينها منذ نحو عشرين سنة. على أن اصداره في خارج الامبراطورية كانت أوسع مما في داخلها، لأنه اذا كان قد تم الشروع في اصلاحات ادارية وقضائية جديدة، فإنها لم يتتسن لها مع ذلك أن تجد تطبيقاً كاملاً لها، بسبب غياب مشاركة السكان - فيما عدا بعض الأوساط التي تشكل اقلية، وبسبب العدد جد المحدود للمصلحين الحقيقيين ويسbib عداوة فصيل من الأوساط السائدة. إلا أنه لا يمكننا مع ذلك تجريد محمود الثاني وكل أولئك الذين ساعدوه من ماثرة هذه المحاولة.

## الفصل الثاني عشر

### فتررة التنظيمات

(١٨٣٩ - ١٨٧٨)

بقلم : بول طومسون

ان مرسوم جولخانه السلطانى، الصادر فى الثالث من نوفمبر ١٨٣٩، بعد أشهر قليلة من ارتقاء عبدالمجيد الأول العرش، إنما يشكل انعطافه كبرى فى تاريخ الامبراطورية العثمانية. فهو يمثل نقطة الانطلاق لبرنامج واسع لاصلاحات سوف تؤدى، فى غضون بضعة عقود، الى تبديل المشهد المؤسسى والاقتصادى والاجتماعى للبلاد. وكان سليم الثالث ومحمد الثانى قد شقا الطريق. أما السلطان الجديد وخلفاؤه، عبدالعزيز (١٨٦١ - ١٨٧٦) ومراد الخامس (١٨٧٦) وعبدالحميد资料 (١٨٧٦ - ١٩٠٩)، فسوف ينخرطون فيه بجسارة.

والحال أن هذه الحركة الاصلاحية المعروفة تحت اسم التنظيمات، والتى سوف تبلغ أوجها فى إصدار أول دستور عثمانى، فى عام ١٨٧٦، إنما تحاول الإجابة على سؤال طرحة السلاطين ورجال حاشيتهم منذ زمن بعيد : «كيف يمكن انقاذ الامبراطورية؟». ويتلخص الحل المقترح فى بعض كلمات رئيسية : المركزة الادارية، تحديث جهاز الدولة، تغريب المجتمع، علمنة القانون والتعليم - ضمن حدود كثيرة. الواقع أن الدولة العثمانية تبحث عن خلاصها - والأعين مثبتة على أوروبا - فى إقتباس النماذج التى تقدمها هذه الأخيرة كفداء ثقافي. وتبدو النتائج مذهلة : ففى فجر عهد عبدالحميد الثاني، نجد أن الرومان蒂كين المتأخرین الذين سوف ي يكونون، شأنهم فى ذلك شأن پپير لوتي، إختفاء تركيا القديمة، ضحية حداة كلية الحضور وأخطبوطية، سوف يصبحون حشداً غفيراً.

على ان التنظيمات لن تتوصى الى وضع حد لانحطاط الامبراطورية. فهذه الأخيرة، المعرضة لأطماء الدول العظمى، والتى يمزقها انبثاق الفزعات القومية، وتجتاحها رياح الانشقاق والثورة، سوف تمضى من أزمة الى أزمة وتسسلم لتقاذف الأمواج لها فى دوامت المسألة الشرقية. وليس النزاع مع مصر والذى ورثه عبدالجيد غير الحريق الأول فى سلسلة طويلة من الحرائق - فى لبنان وفي كريت وفي البلقان وأماكن أخرى - الذى لا تكف عن اضعاف الدولة التى سرعان ما سوف تسمى بـ «الرجل المريض». وهو ما يعني أن فترة التنظيمات لا تظهر فقط بوصفها مجرد عهد تجديد، فهى ايضاً عهد تمزقات كبرى.

## المصلحون

غالباً ما جرى تصوير التنظيمات على أنها ثورة فوقية، ولاجدال فى أن مصطلح الثورة قابل للنقاش، إلاّ اذا كنا مستعدين لأن نضفى عليه معنى بالغ الاتساع. وفي المقابل، فمما لا جدال فيه ان الاصلاحات قد تمت بمبادرة من فريق جد محدود من الرجال. أما أن ضغوط الدول «التمدنية» وفورانات المجتمع العثمانى كان لها شأن ما فى التوجه الذى تبنّته تركيا بعد عام ١٨٣٩ فهذا مما لا مراء فيه، إلاّ انه لو لا تحرك القصر وتحرك الباب العالى لكان من الأرجح للأمور أن تسير بشكل آخر، أو ، على الأقل، وفق ايقاع مختلف.

## سلطين وبشاوات

يستحق الدور الذى لعبه السلاطين في تحريك عملية الاصلاح اشارة خاصة. ذلك أنه لا عبدالمجيد ولا من خلقه كانوا سلاطين شكليين يكتفون بالبصم على قرارات متخذة في مكاتب الصدر الأعظم. فشأنهم في ذلك شأن ملوك الغرب المصلحين - والذين ييز بینهم بطرس الأكبر بوصفه النموذج الأكثر اثارة

للاعجاب - ، نجد أنهم يشاركون في العمل الحكومي، ويساندونه و ، في حالة الضرورة، يوجهونه. وصحيح أن ملك عصر التنظيمات كان مايزال يشبه كثيراً أولئك الذي سبقوه على عرش العثمانيين. فهو يشارك في مهرجانات السلاملك، ويحضر لبروتوكول تشريفات البلط، ويظهر الشعب بجولاته عبر العاصمة، ويستقبل الرسل الأجانب... لكنه بلباسه المستمد إلى حد بعيد من اللباس الأوروبي، وبأسلوب حياته، ويشكل تصوره لدوره على رأس الدولة، يجسد أيضاً، على نحو بلينغ، روح العصر. وتمثل هذه الروح في الحداثة والواقعية والافتتاح على أفكار التقدم. والحال أن السلطان الحديث الطراز يحيا حياة مشابهة لحياة الملوك الأوروبيين، فهو يفتح التكاثن والمدارس، ويحب أن يجد نفسه محاطاً بالأعمال الفنية القائمة من باريس وفيينا، ويحضر جلسات مجلس الوزراء، ويستمع إلى الخبراء ويظهر على الملا وصدره مزين بالأوسمة الغربية. بل إن عبدالعزيز سوف يتميز بقيامه، في عام ١٨٦٧، ببرحلة عبر أوروبا، وهو ما يشكل حدثاً غير مسبوق في تاريخ الامبراطورية.

والحال أن ورثة محمود الثاني قد تشربوا منذ طفولتهم فن الحكم الجديد، ولدى ارتقاء عبدالمجيد الأول العرش، وهو في الثامنة عشرة من العمر، يحس أن بوسعي التباهي بدراية معقوله باللغة الفرنسية والتمييز بتعلم جيد نسبياً، يعطي مكانة متساوية للفنون والعلوم. أما أخوه عبدالعزيز، الذي سوف يخلفه في عام ١٨٦١، فهو يبدى مزاجاً أكثر ريفية، ويعشق الرياضة الصيد ويهم بتربيه الحيوانات. لكن ذلك لن يمنعه من التحمس، بدرجة تفوق تحمس أخيه الأكبر، للروح الأوروبية، ولا من العمل بنشاط من أجل إنجاز الاصلاحات.

ولعل مراد الخامس، الذي لم يدم حكمه إلا بضعة أشهر (يونيو - اغسطس ١٨٧٦)، كان مؤهلاً أكثر من الآخرين لدوره كملك مصلح. فهذا الابن البكر لعبدالمجيد كان قد تلقى، شأنه في ذلك شأن أبيه، تعليماً متنوعاً يشتمل برئامجه،

بين دروس أخرى، على دروس في اللغة الفرنسية وفي الموسيقى الغربية. وعند بلوغه، اتيحت له فرصة المشاركة في رحلات عبد العزيز وخاصة في الجولة الأوروبية التي لا تنسى والتي قادت السلطان العثماني إلى باريس ولندن. وسرعان ما تنسى له الاستفادة من نصائح وأراء لفيض من الأصدقاء - من المثقفين ورجال الأعمال والضباط وكتاب الموظفين... وفي عام ١٨٧٢، يصل به الأمر إلى حد طلب الدخال إلى عالم الماسونية الحافل بالأسرار. أما أنه قد اختار، للاطلاع على هذه الأسرار، محفلاً تابعاً للمحفل الشرقي الفرنسي الكبير، فإن ذلك لما يمثل حدثاً بالغ الدلالة. فالرهان على الماسونية الفرنسية كان، في ذلك العصر، اختياراً للعقلانية والروح القولتيرية ولأفكار الثورة الكبرى؛ كما كان مغامرة بايلام العالم الإسلامي أيام عميقاً.

والواقع أن عبد الحميد الثاني، أخ وخليفة مراد الخامس، هو وحده الذي يبدو نشازاً في هذه الكوكبة من السلاطين العصريين. وقد احتفظ له الاختلاف بصورة طاغية دموي، يحيا محاطاً برجال الشرطة وبالجواسيس. على أن «السلطان الأحمر» يتعمى إلى ذات النموذج الذي ينتمي إليه أسلافه. والحال أن طفولة تتميز بالاجتهاد في الدراسة وشباباً عامراً بالمناقشات الطويلة مع مختلف الجلساء قد جعلا منه أميراً عليماً بأحوال الدنيا، مدركاً للمشاكل العديدة التي تواجهها الامبراطورية العثمانية. وعندما يأخذ مكان مراد، في أواخر صيف عام ١٨٧٦، فإنه يصبح واحداً من أكثر انتصار التحديث الذين وصلوا إلى السلطة حماساً. أما أنه قد أدار ظهره بسرعة بالغة للبيروالية السياسية لكي يتوجه إلى أساليب حكم أوتوقراطية بشكل مطرد، فإن ذلك لا يغير من الأمر شيئاً : ففي عهده - الذي تميز من جهة أخرى بالعديد من الشوائب - عرفت التنظيمات أوجها.

وإذا كان ورثة محمود الثاني قد تمكنا من أخذ الإصلاحات على عاتقهم، فجعلوا من القصر أحد البؤر الأكثر وضوحاً للتحديث، فإن من اللائق على أية حال

الاعتراف بأن الدفعة الأولى غالباً ما كانت تجيء من المكاتب الوزارية للباب العالى. ففى حين أن السلاطين قد لعبوا بحماس دورهم كواجهة للتنظيمات، نجد أن الوزارات قد شهدت عمليات إعداد المشاريع وتكوين اللجان وتحرير مسودات المراسيم. والحال أن الوزراء، الذين قاتلوا هذا النشاط كله، قد احتلوا فى تطبيق التجديفات مكانة تعتبر، على الأقل، مماثلة فى أهميتها للمكانة التى تخص السلاطين الذين كانوا يخدمونهم.

ومن بين المؤسسين الرئيسيين لحركة الاصلاح، تجب الاشارة فى المقام الأول إلى مصطفى رشيد باشا (١٨٠٠ - ١٨٥٨)، ملهم مرسوم جولخانه السلطانى. فهذا الرجل الرئيسى للأزمنة الجديدة، والذى يعتبر «أب» التنظيمات، كان قد سار على درب مماثل للدرب الذى سار عليه كثيرون من رجال الدولة الآخرين فى ذلك العصر. ولما كان قد انحدر من اسرة جد متواضعة - كان والده أحد مديرى الأوقاف الخيرية للسلطان بايزيد الثانى - ، فقد بدأ بالانخراط فى سلك دراسات علوم الدين. وفيما بعد، بفضل مساندة أحد اعمامه، السيد على باشا، تسلى له العمل كأمين للباب العالى. ومنذ تلك اللحظة، لم يعد امامه إلا أن يرتقى، واحدة اثر أخرى، مختلف المراتب التى سوف تسمح له بالصعود إلى أعلى وظائف الدولة. ففى عام ١٨٣٢، يشغل منصب السكرتير الأول للأمدى، وهى خدمة مسئولة عن إدارة الشئون الداخلية والخارجية للامبراطورية. وبعد ذلك بعامين، يجرى ارساله سفيراً إلى باريس، مما يشكل خطوة أولى لعمل دبلوماسي سوف تكون الاقامة فى لندن أبرز علاماته. وفي عام ١٨٣٧، يجرى تعيينه وزيراً للشئون الخارجية. وسوف يتعين عليه الانتظار إلى عام ١٨٤٦ لكي يصعد إلى منصب الصدر الأعظم، لكنه يبدو منذ ذلك الحين بوصفه واحداً من أبرز شخصيات الباب العالى، حيث يتميز على نحو خاص بمثابرته على تحقيق الاصلاحات الأكثر جسارة. وهو يلعب بورقتين رئيسيتين : إمتلاك ناصية اللغة الفرنسية والدرية الجيدة بالشئون الأوروبية. وخلال سنوات خدمته كسفير، يطلع أيضاً على الأفكار التى تهم

الشباب، وذلك، جزئياً، من خلال الماسونية التي سوف يصبح، لدى عودته الى تركيا، أحد دعاتها المتحمسين. والواقع أن اعلن مرسوم جولخانه السلطاني، في بداية عهد عبد المجيد، قد جعل منه الشخصية البارزة للتنظيمات. على أن مسيرته العملية لن تكون مع ذلك اقل تقلباً، فهى تتراوح بحسب الظرف السياسي، وتقليبات مزاج السلطان المفاجئة والمؤامرات. وعند وفاته، فى عام ١٨٥٨، يخلف ورائه خمس توليات لمنصب الصدر الأعظم، وعدة بعثات الى الخارج وفترى تعين، مدتنين طويتين نسبياً، على رأس وزارة الشئون الخارجية.

أما ائمة التنظيمات الآخرين - محمد أمين على باشا (١٨١٥ - ١٨٧١)، محمد فؤاد باشا (١٨١٥ - ١٨٦٩)، مدبعت باشا (١٨٢٢ - ١٨٨٤) - فإن سيرة كل منهم تظهر تشابهات عديدة مع سيرة مصطفى رشيد : شباب مكرس للدراسات الدينية، فترة إعداد في المراتب الدنيا للبيروقراطية العثمانية، إقامة أو عدة اقامات في أوروبا، وظائف ادارية متعددة، وأخيراً دخول المجالات القيادية في أغلب الأحوال عبر وزارة الشئون الخارجية. وفي جميع الحالات، يمر النجاح عبر انفتاح على الغرب. لكن الدراسات الكلاسيكية - التي تتمثل هنا في التعليم الذي تقدمه المدارس الدينية - يبدو أنها قد أسهمت أيضاً في نجاح المصلحين. فهو لاء الرجال، حتى وإن كانت أعينهم تنظر إلى أوروبا، إنما يديرون لهذا الانفراص في الثقافة القديمة بما سوف يمثل مأمونهم الرئيسي - احترام القيم التقليدية - وإن لم يكن غير مظهر خارجي.

وبعد مصطفى رشيد، وبما كان محمد أمين على باشا هو الذي لعب الدور الأنشط في تطبيق الاصلاحات. فهو، على أية حال، يمسك بزمام الأمور مدة أطول. والحال أن هذا الابن لتاجر صغير من تجار اسطنبول قد عرف صعوبةً بالغ السرعة. ولما كان قد دخل في خدمة الباب (العالى) وهو لم يزل دون العشرين من عمره، فإنه لم يكن أمامه غير عشر سنوات لكي يتم تعينه سفيراً في لندن

(١٨٤١)، وذلك بفضل ميله الى اللغات الأجنبية. ومنذ ذلك التاريخ، تتقطع مسيرته العملية مع مسيرة مصطفى رشيد، أكان ذلك عندما يخلف هذا الأخير في منصب وزير الشئون الخارجية أم عندما يحل محله في منصب الصدر الأعظم، وهو المنصب الذي سوف يشغله مع انقطاعات منذ عام ١٨٥٢ وحتى موته في عام ١٨٧١. وقد ربط مصطفى رشيد اسمه باعلان مرسوم جولخانة. أما على باشا فسوف يكون أحد المخططين لوثيقة ذات أهمية مساوية، هي الخط الهايوي (المرسوم السلطاني) الصادر في عام ١٨٥٦، والذي يشكل برنامجاً جديداً للإصلاحات اصدره السلطان عبدالمجيد بعيد انتهاء حرب القرم. كما أنه سوف يكون أحد المحركين الرئيسيين للمجلس الأعلى للإصلاحات (مجلس - اي عالي - اي تنظيمات)، الذي انشيء في عام ١٨٥٤ من أجل الاشراف على الاجراءات التحديثية وتطويرها.

أما محمد فؤاد باشا، المعاصر لعلى باشا وأحد أقرب معاونيه، فإن مسيرته العملية كانت أقل سرعة من مسيرة راعيه وصديقه، لكنها كانت رائعة مثلها. وهو ينحدر من أسرة العلماء، وقد بدأ بالتجهيز الى دراسة الطب و ، بعد دراسات في هذا المجال، التحق بالجهاز الطبي للجيش. إلا انه سرعان ما سمح له دراسته باللغة الفرنسية بتغيير توجهه. ويتمثل الحدث الحاسم في حياته في دخوله، في عام ١٨٣٧، الى تلك البيئة التحضيرية الحقيقة لرجال الدولة والتي تتمثل في مكتب الترجمات (ترجمة او خراسى) التابع للباب العالي والذي كان محمود الثاني قد انشأه قبل ذلك التاريخ بوقت قصير. وفي عام ١٨٤٠، جرى تعيينه ترجمانا للسفارة العثمانية في لندن. ويمثل ذلك بداية لمسيرة سوف تسمح له بعد ذلك باثنى عشرة عاما بالصعود الى منصب وزير الشئون الخارجية، استناداً الى دعم من جانب على باشا. ومنذ ذلك الحين، يصبح جزءاً لا يتجزأ من فريق الرجال الذين يمسكون بمقاييس أمور الامبراطورية. ولما كان صدرًا أعظم عدة مرات، وعضوًا في المجلس الأعلى للإصلاحات - الذي سوف يتولى رئاسته خلال بعض سنوات - ،

فإنه سوف يلعب حتى مorte، فى عام ١٨٦٩، دور الذات الأخرى لعلى باشا، حيث يتتبادل معه الحظوات والوظائف، ويحل محله في كل فترة غضب عليه، وإن كان يواصل بحزم عين سياسة الاصلاح الموسى والاقتصادي والاجتماعي التي سار عليها.

أما آخر كبار المصلحين في ذلك العصر، مدحت باشا، فهو الوحيد الذي سار، في درب تولى المسؤوليات، مسيرة مختلفة إلى حد ما عن مسيرة أسلافه. وصحيفتنا نجد في مسيرته معطيات ليس فيها ما هو غير عادي : طفولة تقضى في المدارس الدينية؛ شباب يتميز بالحصول على وظيفة صغيرة في الصداررة العظمى؛ بداية مسيرة عملية تتميز ببرحالة لعدة أشهر عبر أوروبا. إلا أنه في حين ان مصطفى رشيد وعلى باشا وفؤاد باشا قد التحقوا بالسلك الدبلوماسي، فإن مدحت باشا قد ارتقى مدارج السلطة بتميزه في مجال إدارة الولايات. وبعد أن شغل وظائف ثانوية مختلفة، عُينَ في عام ١٨٦١ والياً على ولاية نيش. وبعد ذلك بثلاث سنوات، يتم التكريس : فقد عهد إليه بولاية الدانوب - التي تشمل من الناحية العملية كل بلغاريا الحالية - ، مع حرية العمل هناك على انجاز جميع الاصلاحات التي تعتبر ضرورية. وهنا، وفي بغداد التي سوف ينقل إليها في عام ١٨٦٩، سوف يتمكن من البرهنة على مواهبه الاستثنائية كإداري، حيث يبرز بوصفه أحد المعتلين الأكثر كفاءة للمرحلة العثمانية. ومنذ ذلك الحين، يتولى التشريف والتكريم بايقاع سريع. وفي عام ١٨٧٢، سوف يصل الأمر بالسلطان عبد العزيز إلى حد وضعه لعدة أشهر على رأس الحكومة العثمانية. إلا أنه لن يصل إلى تحقيق الهدف الذي يتقاسمه مع عدد معين من الشخصيات الأخرى : اصدار دستور، إلا في عام ١٨٧٦، عندما يصبح الصدر الأعظم لعبد الحميد الثاني.

ومع مدحت باشا، تكتسب الصورة النمطية للمصلح العثماني بعداً جديداً بلا جدال : الانغراص في ما يمكن تسميته بالإمبراطورية العميقـة الأغوار. فعمل

مصطفى رشيد ومهندسي التنظيمات الآخرين كان مستمدًا من الافتتان الذي أحسوا به تجاه الحضارة الأوروبية. وبالنسبة لهم، كان الاصلاح يعني أن يستوروا من الغرب الوصفات التي اثبتت في نجاحها. أما بالنسبة لأب دستور ١٨٧٦، فإنه يعني أيضًا التمسك بالانصات إلى صوت الولايات. وصحيح أنه لا مصطفى باشا ولا على باشا ولا فؤاد باشا كانوا يجهلون أن بقاء الامبراطورية مرهون بمراعاة المشكلات الاقليمية. فكل واحد منهم يرجع إليه الفضل في عدد من التدابير الرامية إلى تجديد نسيج عالم الولايات. لكن مدحت باشا هو أول مصلح كبير يجعل من هذا العالم المختبر الرئيسي للتنظيمات.

## ادباء وايديولوجيون

إذا كانت المبادرة بالاصلاحات تجيء، أساساً، من القصر والمكاتب الوزارية، فإن الطبقة المثقفة لا تبقى مع ذلك سلبية. ففترة التنظيمات تتميز بظهور كوكبة كاملة من الأدباء الذين يجريون شيئاً فشيئاً الاشكال الأدبية المأخوذة عن الغرب - الرواية، المسرح، البحث الفلسفى، فن الكتابة الصحفية - ويستخدمون هذه الوسائل التعبيرية لتوجيه النقد والسباق ولتقديم الدرس إلى القادة ولتهذيب القراء. وقد يتصور المرء أن هؤلاء الكتاب ليسوا غير مجرد نشطاء بلا فائدة. لكن ذلك غير صحيح. فإذا كانت عجلة الاصلاح تتحرك، فالفضل في ذلك إنما يرجع إليهم هم أيضاً. فعبر الحماس الذي يحتقون به بالحضارة الغربية وعبر الحمية التي ينادون بها بتحولات أكثر جسارة باستمرار، يساهمون إسهاماً فعالاً في تحريك الأمور.

وعبر الصحافة بوجه خاص، والتي تأخذ في التطور اعتباراً من أربعينيات القرن التاسع عشر، تأخذ الانثلاجنتسيا الجديدة في التعبير عن نفسها. وكانت غالبية الجماعات الإثنية والطائفية في الامبراطورية صحفها. وهذه الصحف تعبر، بلغات مختلفة، عن ايمان مشترك بالتقدم وتبني أفكاراً مشتركة عن العدالة

والأخاء، إلا أنه، هنا وهناك، تظهر أيضاً بشكل تدريجي أفكار تقويضية أكثر بشكل واضح، بما يؤدي إلى ترعرع النزعة القومية : فمن جميع اطراف البلاد يتکاثر رسل إحياء للغات والثقافات الأصلية، يصل بهم الأمر أحياناً إلى حد المطالبة بايجاد استقلال اداري، في الولايات ذات التركيب السكاني المختلط، يحترم الخصوصيات المحلية.

والى جانب الصحيفة، سوف يجري دفع المسرح أيضاً الى لعب دور هام. وهو في البداية مسرح مأخوذ بالكامل عن أوروبا: اذ يجري ترجمة شيللر وفیكتور هيجو، واقتباس مولين؛ وهكذا يتعرف المشاهدون على الهجاء الاجتماعي وموضوعات الدراما البورچوازية. وعند أواخر عهد عبدالمجيد، يتشكل أيضاً برنامج عروض مسرحية عثمانى، تؤديه في البداية فرق أرمنية، ثم تؤديه فيما بعد فرق تضم عدداً من الممثلين المسلمين. والحال أن هذه المسرحيات، المبنية بالكامل في أغلب الأحيان على نجاحات المشاهد الأوروبيية، تتحدث عن ايجابيات الحضارة الغربية وتعلى من شأن الأفكار وأساليب الحياة الواردة من أوروبا وتشيد، على نحو موازٍ، بمبادئ كالحب والوطن، وحس الشرف، وعشق الحرية والعدالة. على أنه لا مجال للنظر الى الذات بانشدها في مرأة الغرب، ذلك ان عدداً من الاعمال المسرحية لا يتزد في الهجوم على المجنونين بالنزعة الأوروبية، المستعدين للاستسلام للدين الجديد دون أبسط تمييز. فعلى غرار كبار مهندسى التنظيمات، يبرز مسرحيو ذلك العصر بوصفهم دعاة توسيف : فإذا كانوا يسخرون من عادات الماضي، فإنهم لا يبدون مع ذلك أقل ثباتاً في تعلقهم بالقيم التقليدية.

ومما يدعو الى الدهشة أن الرواية، وهي الوسيلة التعبيرية الرئيسية للأدب الأوروبي، لن تظهر في ترسانة الكتاب العثمانيين إلا نحو عام 1870. وهنا أيضاً، فإن الأمور قد بدأت بالترجمات : تيليماك لفنيليون (ترجمت الى التركية في عام 1859)، البؤساء لهيجو (1862)، روبيسون كروزو لدانيل ديفو (1864).

ميكروميجا لفولتير (١٨٧١) ... والحال أن المحاولات الروائية الأولى خلال فترة التنظيمات، المستندة إلى هذه النماذج، لا تشكل بالتأكيد أعمالاً كبرى : فالسذاجات والروح العاطفية المبتدلة الباكية تشكل قوامها الرئيسي. على أنها تحسن تماماً أداء وظيفتها التربوية، إذ تدعا بفعالية إلى الحضارة الحديثة. ويعلى هذا النوع من الروايات من شأن العلاقات بين الجنسين ويستمتع بتناول مشكلة التحرر الانثوي. لكن عدداً من الأعمال سوف يذهب إلى ما هو أبعد من ذلك ويجهد في رصد عيوب مجتمع موزع بين الشرق والغرب.

وبين رواد الأدب الجديد، تحتل ثلاثة اسماء مكانة مميزة بشكل خاص : منيف باشا (١٨٢٨ - ١٩١٠)، ابراهيم شينازى (١٨٦٦ - ١٨٧١) وضياء باشا (١٨٢٥ - ١٨٨٠). أما الأول، رئيس تحرير جريدة « اى حوادث - جريدة الحوادث »، فهو يدخل في عداد آباء الصحافة العثمانية. ويشانه في ذلك شأن غالبية الكتاب الاجتماعيين في ذلك العصر، فإنه يهتم بكل شيء - القانون، الاقتصاد، الأدب، الفلسفة - وينكب على نشر المعارف الغربية بكل حماس عصامي ثقف نفسه بنفسه. وعمله الأكثر أهمية هو مجموعة حوارات مترجمة عن فينيليون وفونتينيل وفولتير. ويتميز هذا العمل، المنشور في عام ١٨٥٩، بطبع ثوري حقيقي. ولما كان عبارة عن تجميع لأفكار جديدة، فإنه يعرض على الانجلجنتسيا العثمانية موضوعات للتأمل كطبيعة الإنسان ومفهوم الوطن أو الأسس الأخلاقية للمجتمع، والتي لم يسبق قط طرحها بهذا الشكل. كما يتميز منيف باشا بتأسيسه، في عام ١٨٦٢، للجمعية العثمانية للعلوم والسان حالها، مجمع « اى فنون » (مجمع الفنون). وخلال السنوات التي ظهرت فيها هذه المجلة، نجد أنها قد لعبت في تركيا دوراً مماثلاً في أهميتها لأهمية الدور الذي لعبته الانسيكلوبيديا الكبرى في فرنسا في القرن الثامن عشر. ولم تكن مهمتها تتمثل في مجرد الالسهام في ترويج مجموعة كاملة من المعرف. فهي، بشكل اساسى أكثر، تشكل أحد أول المختبرات التي رأت النور في الامبراطورية العثمانية للفكر المستند إلى المشاهدة والتجربة.

كما أن إبراهيم شينازى وضياء باشا، المعاصرين لميف باشا، قد كرسا هما أيضاً جانباً كبيراً من حياتهما للصحافة، حيث جعلا من المقال الافتتاحى السلاح المميز للمعركة التى خاضها من أجل تبديل حال البلاد. وتتميز مسيرة كل منها بسمات مشتركة كثيرة. فقد دأب كل منها على النضال من أجل الاصدارات. كما ان كلاً منها لم يتتردد في الهجوم على نظام حكم الصدرىين الأعظمين الرئيسين لعبد العزيز : على وفداد، اللذين اعتبرهما كل منها جد محافظين. وأخيراً، فإن كلاً منها قد كابد عنت السلطة، حيث دفع كل منها ثمن انتقاداته المتواصلة للحكومة باجتياز تجربة المنفى لسنوات عديدة. على أن شيئاً واحداً يفصل بينهما : تباين موقف كل منها من التراث الإسلامى. فشينازى، الشديد الاعجاب بفلسفة التنوير، نادراً ما يتخذ من الإسلام مرجعاً، بل ويبدو أنه يدير ظهره له. أما ضياء، على الضد من ذلك، فإنه يستمد جانباً مهماً من الهامه من الفكر الصوفى الإسلامى ويبدى نزعة محافظة دينية وثقافية تجعل منه أحد أصوات الحداثة العثمانية الأكثر اشكالية. على أن متى فى التنظيمات لا يقيمون لذلك وزناً كبيراً. فالرجل الواحد - وتلك هي حالة ضياء - قد يحس تماماً بأكبر قدر من الارتياب فى النماذج الواردة من الغرب ويتمنى، من جهة أخرى، بوصفه أحد المدافعين الأكثر تحمساً عن الأفكار الجديدة.

ولما كان شينازى وضياء قد تصدرا السجال السياسي والأدبى، فإنهم قد مارساً تأثيراً ملحوظاً على الانتلجنسيـا العثمانية فى عهد عبد العزيز. على أن أحد تلامذتها، وهو نامق كمال (١٨٤٠ - ١٨٨٨)، هو الذى سوف يتميز بوصفه الكاتب الأكثر تمثيلاً للتنظيمات. الأكثر تمثيلاً، ولكن أيضاً الأكثر موهبة والأكثر انتاجاً: فقد خلف روايات ومسرحيات و ، بشكل خاص، انتاجاً صحفياً غزيراً نجد فيه كل إيمانات العصر، مصاغة بقوة.

والواقع أن مجلة *عبريت* (*العبرة*، الصادرة بين عامى ١٨٧١ و ١٨٧٣)، كانت المصب الرئيسى لهذه الكتابات النثرية الغزيرة. لكن نامق كمال كان قد تمكן قبل

ذلك بالفعل من تقديم برهان موهبته في مجلة تصوير - اي افكار (تصوير الأفكار)، وهي مجلة انشأها شينازى في عام ١٨٦٢، وفي عشر صحف أخرى. والحدث الأكثر أهمية، في هذه المسيرة الواسعة الحركة، هو مشاركته، قرب أواخر ستينيات القرن التاسع عشر، في مجلة حرية (الحرية) ، الصادرة في لندن بمعاونة ضياء باشا وعدد من الرجال الآخرين. فهنا، في المنفى، نجد أن المثقف المعارض، المتحرر منذ ذلك الحين من ضغوط الباب العالى، سوف يجد الفرصة لشحذ اسلحته : كتابة نشرية إن لم تكن رائقة تماماً، فإنها على الأقل تتميز بالحمية والحماس؛ ذخيرة من الأفكار التقويضية الرامية بشكل خاص الى لبرلة نظام الحكم والمؤسسات.

وعبر مقالاته الصحفية، كما عبر أعماله الأدبية بشكل محدد، يبرز نامق كمال على نحو خاص بوصفه مدافعاً متحمساً عن فكرة الحرية. ومن خلال تبنيه لأحد المبادئ العظيمة لاعلان حقوق الانسان، كان أول من اتجه، بين مثقفى جيله، الى تأكيد أن الانسان يولد حراً وأن هذه الحرية «ضرورية ضرورة الماء والهواء». وفي مقال شهير في مجلة هيريت ظهر في زمن شدد فيه نظام عبدالعزيز ضغوطه على المثقفين، لن يتتردد (نامق كمال) في الاعلان بشكل أوضح : «إن حق وواجب الانسان ليس هو أن يحيا فحسب، بل ان يحيا حراً».

ولما كان نامق كمال قد ولد لأسرة غارقة في التصوف الاسلامي، فإنه، بوصفه مسلماً صالحًا، يعتبر هذه الحرية هبة من الله. لكنه يشير ايضاً اشارات قوية الى أن المجتمع - وبشكل أكثر تحديداً الدولة التي تتوج البناء الاجتماعي والسياسي - يرجع اليه واجب اصدار القوانين بما يكفل لكل انسان احترام حقوقه الأساسية و ، بشكل موازٍ ، المساواة أمام القانون. إلا أن من السابق لأوانه كثيراً، في ستينيات وسبعينيات القرن التاسع عشر هذه، ان يكون بوسع انسان شديد التعلق بالاسلام كنامق كمال أن يفكر في قانون علماني بشكل خالص، مستقل عن

الشريعة. على أنه كان بوسعي القول، بشكل جد بلين، أن المجتمع الحديث لا يمكنه التمسي مع التعسف والجور؛ وأن قوانين عامة، يعترف بها الجميع وتطبق على الجميع، دون تمييز في المرتبة أو على أساس الانتفاء الإثني أو الطائفي، يجب أن تنظم عمل الهيئة الاجتماعية.

وإذا كان نامق كمال، في مرافعاته المؤيدة لدولة تحترم القانون، يستند عن طيب خاطر إلى الإسلام، فإنه يتخد مرجعاً له باصرار أكثر بكثير عندما يدعو إلى فصل صارم بين السلطات والى تدشين نظام حكم دستوري ، في الإمبراطورية العثمانية، قادر على أن يتيح للمجتمع المدني امكانية التعبير عن تطلعاته. ومستمدأ من المؤسسات الإسلامية مفهوم المشورة، تشاور الجماعة، فإنه لا يتزدد في تأكيد ان فكرة الحكومة التمثيلية تجد إقراراً لها في التراث الإسلامي ولا تتطلب غير إعادة الحيوية إليها لكي تسجم انسجاماً تماماً مع متطلبات الدولة الحديثة. إلا أنه تحت غطاء العودة إلى التراث هذا، فإن ما يدور الحديث عنه في الواقع هو القضاء على الحكم المطلق وتطبيق برنامج ليبرالي، تعتبر الملكية الدستورية مدعومة إلى ان تشكل احد اعمدة الرئاسية. أما النموذج الذي يراه نامق كمال فإنه لا يفوح برائحة تمرد زائدة : فهو نموذج دستور الإمبراطورية الثانية الذي قدمه نابوليون الثالث إلى فرنسا، مع مزجه الذي يتميز بالدهاء بين السلطة الأوتوقراطية والأجهزة التمثيلية. ومن الواضح أن نامق كمال، باستبعاده النظم الأخرى الأكثر جذرية، إنما يرمي إلى اللعب بورقة الاعتدال. لكن ذلك لا يقلل من واقع ان نزعته الدستورية الكفاحية تحمل في طياتها انقلابات سياسية ليس من شأنها إلا ان تؤدي إلى تخفيف ضغط، بل إلى اختفاء، الملكية العثمانية.

ومن المؤكد أن في ذلك ما يدعو إلى اثارة ازعاج السلطان ووزرائه. وسوف ينتاب القلق هؤلاء بقدر ما أن نامق كمال وعدداً من المثقفين الليبراليين الآخرين، ييرز بينهم بشكل خاص ضياء باشا، والأمير المصري مصطفى فاضل (١٨٢٩)

(١٨٧٥ - ١٨٧٨) والكاتب الاجتماعي على سواوى (١٨٣٨ - ١٨٧٨)، قد شكلوا فى عام ١٨٦٥ نوعاً من جمعية سرية على غرار جمعية الكاربونارى، بهدف ترويج الأفكار الجديدة. الواقع ان هذه الجماعة، التى سرعان ما تأخذ اسم «العثمانين الشبان»، مثلما كانت هناك من قبل جماعة «ايطاليا الفتاة» أو «المانيا الفتاة»، إنما تتخذ من بلاغة الأدباء الذين تتألف منهم سلاحاً رئيسياً لها. الحال أن هذا السلاح سلاح رهيب. ولم يتاخر الباب العالى فى التعرض لسيل متواصل من الانتقادات والمطالب. وشيئاً فشيئاً يصبح الصراع بين المعارضين والسلطة بالغ الحدة بحيث ان الحكومة تنتهى الى الرد ردأ قاسياً.

والواقع أن النشر الذى تم فى عام ١٨٦٧ لرسالة مفتوحة موجهة الى السلطان من أحد المحركين الرئيسيين لحركة العثمانين الشبان، وهو مصطفى فاضل باشا، هو الذى اشعل البارود. ففى هذا الكراس الذى صدر فى عدة عشرات من آلاف النسخ وزع على نطاق واسع فى الامبراطورية، شجب الأمير المصرى بلا مواربة مثالب السلطة ودعا الى برنامج اصلاحات يتمثل ببنده الرئيسى فى اقامة نظام حكم دستورى. وفي وجه هذه المطالب، كان رد فعل الصدر الأعظم، على باشا، فورياً : فقد خير على سواوى ونامق كمال وضياء وعدة رجال آخرين بين وظائف تافهة بلا عمل فى الولايات النائية أو النفى الى اوروبا.

وبالنسبة للعثمانين الشبان، كانت السنوات الخمس التى قضوها خارج الامبراطورية سنوات اكتساب للنضج. ففى العواصم الاوروبية التى وجدوا انفسهم فيها، واصلوا بشكل متزايد دعایتهم ضد الاوتوقراطية العثمانية. وبشكل خاص، اتيحت لهم الفرصة هناك للتعرف على الأفكار والتقييات وأساليب الحياة التى لم يكونوا يملكون عنها من قبل غير معرفة مستمدة من الكتب. وطبعاً ان هذا الاتصال المباشر بالعالم الغربى لم يكن من شأنه إلا ان يشكل اضافة الى قوة الاقناع التى تتميز بها كتاباتهم.

والحال أن الحرب الدائرة بين الحكومة والعلمانيين الشبان سوف تستمر، مع انقطاعات تتميز بمبادرات العفو التي تتلوها ترحيلات جديدة الى المنفى، حتى ارتقاء عبد الحميد الثاني العرش، ويدور نزاع ثانى الاطراف حول الوسائل التي يجب استخدامها والغايات التي يجب تحقيقها. الواقع، بشكل اساسى، هو أن الانقلاجنتسيا الليبرالية تسعى الى ذات الهدف الذى يسعى اليه الباشا والصلحون والذين تصطدم بهم : إبراء الرجل المريض بتزويده بجرعة قوية من الأفكار السياسية والقيم الثقافية والتجديفات التقنية المأخوذة عن الغرب. ولكن كيف يتم تقدير الجرعة؟ إن السلطان وزراءه، بوصفهم رجال السلطة، يتغدون عن طيب خاطر ببيانات ليبرالية لكنهم يحترسون من تقديم تنازلات كثيرة. أما العثمانيون الشبان، على الضد من ذلك، فإنهم، لكونهم متعطشين الى الحرية والى العدالة، يرون أن نظام الحكم النيابي هو وحده القادر على تجسيد ما ينشدون. ويبدو لهم أن من المستحيل الالتفاء بالنزعة الاصلاحية السلطوية التي كانت الحكومة، من جهتها، مستعدة للالتفاء بها.

وفي هذه المواجهة بين نهجين متباغبين للتنظيمات، فإن جهاز الدولة هو الذي سوف تكون له - مؤقتاً - الكلمة الأخيرة. والواقع ان الدستور الذى كان أعز امانى العثمانيين الشبان لن يصدر، غداة ارتقاء عبد الحميد الثاني العرش، إلا لكي يجرى تعطيل العمل به بسرعة واسدال الستار عليه. فهل يعني ذلك ان النضال الذى خاضه نامق كمال ورفاقه كان بلا طائل؟ من المؤكد ان عدم نجاح العثمانيين الشبان فى ان ينتزعوا من السلطة نظام حكم نيابي دائم انما يشكل فشلاً. إلا ان من المناسب ان نحسب لهم، بالمقابل، نجاحهم فى تعبئة جزء من الرأى العام لحساب الأفكار الجديدة. ومن الواضح أنه لا شينازى ولا ضياء ولا نامق كمال كانوا سياسيين محظوظين، لكنهم تمكنا من أن يكونوا مربين جيدين.

## جنود الاصلاح المجهولون

سلطين، صدور عظام، ايديولوجيون، أدباء مشهورون.. هؤلاء هم الممثلون البارزون للتنظيمات. والى جانبهم، كان هناك ايضاً جنود الاصلاح المجهولون : البيروقراطيون، الخبراء، الحقوقيون، الفنانون؛ ضباط الجيش الجديد، المدرسوون، اعضاء مختلف اللجان الاستشارية، باختصار ، كل اولئك الذين شاركوا في صوغ أو تطبيق مشاريع الاصلاح، كل اولئك الذين اسهموا، من شتى ارجاء الامبراطورية، في نشر الحداثة العثمانية.

ولتكوين فكرة عن هذه الكوادر المجهولة الاسماء لحركة الاصلاح، يمكننا، على سبيل المثال، الالتفات الى أحد المحافل المسؤولية العديدة التي ازدهرت عبر مختلف ارجاء الامبراطورية منذ عهد عبدالمجيد والقاء نظرة سريعة على قائمة الاعضاء. وصحيف أن هذه المسؤولية العثمانية، الجياشة بالحركة، قلما تحتمل مقارنة مع المسؤوليات الغربية في العصر نفسه، والتي تشكل كنائس حقيقة للروح الجديدة. فهى لم تلعب دوراً سياسياً إلا نادراً ولم تشارك في التحريض الايديولوجي إلا بوصفها قوة مساندة. على أن ذلك لا يقلل من واقع انها شكلت احد التجليات الأكثر دلالة للجيشان الاجتماعي والثقافي الذي قادت اليه التنظيمات.

وهناك حالة بين حالات اخرى : تلك هي حالة محفل اتحاد الشرق الذي اسس في اسطنبول في عام ١٨٦٣ . فهذا المحفل، المرتبط بمحفل الشرق الكبير الفرنسي يستظل، كما يشير الى ذلك اسمه، بظل فكرة من الافكار الهادئة للتنظيمات : التعايش الأخرى، الوفاق بين الأجناس. وفي عام ١٨٦٩ ، سوف يضم مائة وثلاثة وأربعين عضواً قادمين من مختلف آفاق المجتمع العثماني. وبين المنتجين اليه، نلاحظ وجود عدة فرنسيين وعدة منحدرين من بلدان أوروبية أخرى قدمو للبحث عن حظ سعيد في الشرق: حرفيون متخصصون في صنع منتجات فاخرة، صيارة، تجار، محام ليس شخصاً آخر غير لوى أميابل، احد الشخصيات

الرئيسية للماسونية الفرنسية. لكن المحفل يجمع بشكل خاص عدداً كبيراً من المنتدين الى الاقليات في الامبراطورية. ونحن نجد فيه في البداية فريقاً هاماً من وجهاء الطائفة الاسرائيلية. كما ان اليونانيين ممثلون فيه من خلال الصحفي چان فريتوس، والوسيط الكسندر إزميريديس، والتاجر الكريتي كليانتى سكالييرى ونصف ذرينة لا بأس بها من الشخصيات الأخرى. أما الأرمن، الأوفر عدداً بكثير، والذين يشكلون جزءاً منه، فإنهم يتمثرون هم ايضاً، في غالبيتهم، الى عالم الصرافة أو التجارة، لكننا نجد في عدادهم ايضاً مأمورى قضاء (خاصة نرسيس داديان، المعروف بأنه «عضو مجلس التحقيق الجنائى التابع لوزارة الشرطة») وموظفين وأعضاء مهن حرة.

لكن الشيء الأكثر اثارة في عضوية المحفل هو وجود خمسين من المسلمين. وغالبية هؤلاء الآخرين يتمثلون إلى الجيش. إلا أننا نجد بينهم أيضاً عدداً من مأمورى القضاء وعدداً معيناً من رجال الدين. وقد نجح المسؤولون عن المحفل في تجنيد أشخاص يحتلون، غالباً، مناصب رئيسية. وتضم قائمة الأعضاء في عام ١٨٦٩ - بين أعضاء آخرين - الياور الأول للسلطان (رقوف بك) وكذلك المسؤول الأول عن غرفته (جميل بك)، وأحد مفتشي وزارة الشرطة (عبدالرحمن حلمى افندي) واثنين من الولاة (محمد رمزى افندي، والى شيو، وعزت باشا، والى القدس السابق)، وعدة عسكريين من المراتب العليا وأربعة قضاة المحكمة التجارية ونحو خمس عشرة من الموظفين من مختلف المستويات. وفي السنة السابقة، كان المحفل قد تمكن من تجنيد عضوين مهمين بشكل خاص: ابراهيم ادهم، رئيس مجلس الدولة، والأمير مصطفى فاضل، إمام العثمانيين الشبان.

ومن الواضح أن المائة وثلاثة واربعين شخصية الذين يضمهم اتحاد الشرق في أواخر ستينيات القرن التاسع عشر هذه لا يشكلون غير جزء ضئيل من عدد الرجال المستهيرين الذين اسهموا في تحقيق الاصلاحات. لكنهم يشكلون، كما تجب الإشارة إلى ذلك، عينة ممثلة لهم إلى أقصى حد.

وكما يشهد على ذلك قوام اتحاد الشرق، فإن البيروقراطية والجيش يقدمان نسبة هامة من جنود الاصلاح. وليس في ذلك ما يدعو إلى الاستغراب. فقد كانت مكاتب الادارة والثكنات المختبرات الأولى للتنظيمات. ومنذ عهد محمود الثاني، جرى اعطاء الأولوية لتكوين موظفين مؤهلين، يملكون زمام اللغات الغربية، وكذلك لتكوين جيش حديث، خاضع لashraf مدربين فرنسيين أو انجليز أو ألمان. ولم تتأخر هذه الجهود في إتيان ثمارها. فنحو عام ١٨٧٠، يتميز البيروقراطي من النموذج العثماني، في المراتب المتوسطة والعليا على الأقل، بدرايته الحسنة بالفرنسية وباستعداده لتمثل اساليب العيش والأفكار المأخوذة عن الغرب. وبالمثل، فإن الضابط لم يكتف بتغيير زيه العسكري، فهو يكتسب أيضاً شخصية جديدة. ولكونه على اتصال دائم بالتقنيات وبالعلوم الرئيسية، فإنه يظهر بوصفه رأس حرية التحديث. وهو تحديداً يتمشى مع جرعة معينة من الميل إلى الهم: فرجل الحرب المنتهي إلى عصر التنظيمات، والذي يقرأ، في أوقات فراغه، ثولتير وروسو - اللذين يلتهم اعمالهما سراً - ، إنما يفتح الباب أمام الثورات التي سوف تحدث في المستقبل.

والى جانب العسكريين وموظفي الدولة المدنيين، يبرز فريق آخر دفعه واحدة: ذلك هو فريق التجار والصيارة. والحال أن هؤلاء الرجال، المنحدرين كلهم تقريباً من طوائف الأقليات، كان عليهم أن يلعبوا دوراً يعرفونه جيداً : دور وسطاء من الدرجة الأولى بين أوروبا والأمبراطورية العثمانية. وإذا كانوا متخصصين في تبادل السلع وفي تحركات رأس المال، فإنهم يقومون أيضاً بترويج اساليب الحياة والفنون التقنية والفلسفات. لكنهم يتولون أيضاً اداء مهمة أخرى: مهمة تمويل التغيير. فبالاعتماد على اموالهم جزئياً تبني الدولة القصور والثكنات والمدارس التي ترمز إلى الروح الجديدة. وهم الذين يفتحون مضخة القروض التي سوف تعتمد عليها الدولة لتجديد الجيش وبناء المرافق الضرورية للانطلاق الاقتصادي للبلاد.

وبين جمهرة أولئك الذين اسهموا في نشر الاصلاحات، يمكننا أن نميز ايضاً دون صعوبة كوكبة واسعة من الأفراد الذين يمارسون حرفًا مختلفًا أو مهنةً حرة: صحفيين، أطباء، صيادلة، مهندسين، محامين، ساعاتية، ميكانيكيين... إنها حرف جديدة، نشأت عن التغريب. وهؤلاء الممارسوں، أكانوا قد حصلوا على تأهيلهم في أوروبا أم في استانبول، يتقاسمون كلهم روح التنظيمات ويرزقون بين المدافعين الأكثر فعالية عن المعارف الجديدة والتقنيات الجديدة. وبفضلهم، سوف تكفى عدة عقود لأن تتمكن الروح العصرية، في الوسط الحضري على الأقل، من الاندراج في نسيج الحياة اليومية.

والواقع ان عدداً معيناً من هؤلاء المجددين كانوا أوروبيين اختاروا النزوح (إلى الإمبراطورية العثمانية)، ورصيدهم الرئيسي هو الدراسة. فصانع الأحذية يجيء من إقليمه الفرنسي بنموذج نعل، والصيدلي الذي تخرج من جامعة باريس يجيء بمعادلاته الكيميائية. والمهندس الذي تعلم في برلين يصل ومعه كرتونات مليئة بالمشاريع. ولم تتأخر غالبية هؤلاء الأجانب عن التأقلم مع المناخ الجديد، فهم يمدون جنوراً لهم في البلد، ويربون متعلمين أو تلامذة مستعدين لحمل المشعل. وربما كان الطب العثماني هو المستفيد الأول من هذا التدفق للعقل والمعارف صوب الشرق. فخلال عهد عبدالعزيز، كان في تركيا عشرات من الأطباء القادمين من أوروبا، الحريصين كلهم على اداء عملهم بما يتمشى مع آخر اكتشافات العلم.

وهناك فريق آخر جدير بالانتباھ، هو فريق رجال الدين. ونحن لا نجد من بينهم غير عدد جد ضئيل في قائمة اعضاء اتحاد الشرق. لكن من قدموا عنهم إلى تحقيق التنظيمات، كانوا في الواقع كثيرين جداً، في مختلف ارجاء الإمبراطورية. ويظهر العلماء بوصفهم قوة متلاحمة في غالبية الأجهزة المركزية التي انشأها الباب العالي من أجل تحقيق الاصلاحات. كما ان العلماء هم الذين يكفلون، بشكل رئيسي، سير عمل القضاء، بالرغم من التحولات التي حدثت في

هذا المجال منذ عهد عبد المجيد، وأخيراً، فإن العلماء ينتشرون في المدارس - حتى في المدارس التي تتميز بملمح جد علماني - ، كما ينتشرون بشكل أوفر في خدمات وزارات معينة وكذلك في الادارة المحلية.

فكيف يمكن تفسير احتلال رجال الدين مكانة مهمة بهذه بين كوادر التنظيمات؟ إن الإجابة الأولى التي تتบรรىء إلى الذهن هي أن الدولة العثمانية، لكونها لم تكن قد حازت بعد في ذلك العصر عدداً كافياً من العناصر المدنية لأداء جميع الوظائف الجديدة التي أنشئت، قد اتجهت بشكل طبيعي تماماً إلى الممثلين التقليديين للادارة وللدرایة، العلماء. إلا أن من المناسب أيضاً الاشارة إلى أن الروح العصرية المميزة للتنظيمات لم تكن معاذية للدين ولا لرجال الدين. على العكس تماماً: فالمصلحون العثمانيون يتميزون، في غالبيتهم، بتعلقهم بالتراث الإسلامي. ورجال الدين، من جهتهم، نادراً ما كانوا، في مجموعهم، معاذين للتجديدات، خاصة عندما يجري تقديمها لهم تحت غطاء إحياء للقيم القديمة. وفي هذه الظروف، فليس هناك ما يدعو إلى الاستغراب في انضمامهم الجماعي إلى جيش الاصلاح.

إلا أن مما له أهميته ابراز مسألة : إن أيّاً من المكونات الإثنية أو الدينية للامبراطورية لم يكن يملك احتكاراً للتنظيمات فقد شارك العالم المسلم في التحدث جنباً إلى جنب التاجر الأرمني والطبيب اليهودي والمصحفي اليوناني وال ساعاتي القائم من چورا . وبالنسبة لغالبية وجهاء العصر، كما بالنسبة للسلطان ووزرائه، فإن ما كان يدور الحديث عن انقاذه عبر الاصلاحات هو هذه الدولة المتعددة الأجناس والمتعددة الطوائف التي تطل على شرقى البحر المتوسط منذ غابر الزمان.

## الاصلات الباب العالى

فى اواخر القرن الثامن عشر كان عدد الكتبة الذين يخدمون الحكومة السلطانية ما بين الف وألف وخمسماه. وخلال عهد عبدالحميد الثاني، سوف تستوعب مكاتب الباب العالى ما يصل الى ١٠٠٠٠ من الامنان والكتبة من كل لون. وهذه الارقام تكفى فى حد ذاتها لاعطاء فكرة عن التضخم المثير الذى شهدته المؤسسات الحكومية فى عصر التنظيمات وتسمح بتفسير تعقدتها المتزايد. ومن فرط التشكيل واعادة التشكيل فى الخدمات القائمة، ومن فرط ضم مكاتب جديدة ومستويات جديدة للأجهزة القائمة بالفعل، نجح المصلحون العثمانيون فى ان يخلقوا، فى غضون بضعة عقود، ادارة مركبة تمثل فى طابعها الاخطبوطى الادارة المركزية للدولة ذات تراث بيروقراطى غنى كفرنسا.

ومن الواضح ان النموذج مأخوذ عن اوروبا. فالدول الاوروبية الكبرى لها وزارات متخصصة فى ادارة قطاع محدد من الشئون العامة ومن ثم يجرى انشاء وزارات. وعلى غرار ما هو حادث فى الغرب، فإن كل وزارة يجرى تزويدها ايضاً بادارات عديدة وبمكاتب مكلفة باداء مهمة محددة، ويمجالس تتمثل رسالتها فى توجيه الوزير فى قراراته. على ان ذلك كله قد أخذ وقتاً. وقد تطلب الامر اكثر من ثلاثين سنة حتى يتحول ديوان الشئون القضائية، الذى انشأه محمود الثانى، الى وزارة حقيقة للعدل، نحو منتصف عهد عبدالعزيز. وبالمثل، فإن وزارة الداخلية لم تظهر الى الوجود الا في عام ١٨٦٩. وحتى ذلك الحين، كانت ادارة الولايات تتم من خلال خدمة ملحة بالصدارة العظمى.

على ان التغيير يكتمل تقريراً عند اوائل سبعينيات القرن التاسع عشر. ففي ذلك العهد يتمتع الباب العالى بسلسلة كاملة من الادارات الوزارية تشمل قطاعات جد متباعدة كالشئون الخارجية، والداخلية، والعدل، والمالية والأوقاف الخيرية،

والتجارة، والزراعة والأشغال العمومية. ويدار كل جهاز من هذه الأجهزة إما من جانب وزير (ناظر) أو من جانب مستشار يشكل جزءاً لا يتجزأ من مجلس الوزراء جنباً إلى جنب شخصيات أخرى كشيخ الإسلام والضباط المسؤولين عن الهيئات العسكرية (الجيش، المدفعية، البحرية) ورؤساء المجالس الاستشارية المختلفة. والحال أن الجهاز المركزي للسلطة التنفيذية المشكل على هذا النحو إنما يشبه إلى حد بعيد المجالس الخاصة السابقة التي اعتاد السلطان العثماني دعوتها إلى الانعقاد بهدف إيجاد توافق للأراء بين الممثليين الرئيسيين للسلطة. لكنه، من حيث أسلوب عمله، يقدم بالفعل ملخص «مجلس وزراء» من النمط الأوروبي : فهو يجري مداولات حول الشئون الجارية ويدرس مشروعات القوانين ويعتمد ميزانية الدولة و، عند الاقتضاء، يصدر قرارات تمس مجموعة متنوعة كبيرة من الأمور.

ومن بين جميع هيئات الباب العالى، فإن الهيئة التى تحمل بشكل اقوى بصمة الغرب هى وزارة الشئون الخارجية. فهذا الجهاز، الذى يشكل الوصلة الرئيسية بين الدولة العثمانية والخارج، والذى أرسىت أسسه فى عهد محمد الثانى، يتعمى، نحو عام ١٨٧٠، ببنية جد متنوعة ويجمع عشرين من الأقسام المختلفة. والقسم الأكثر ظهوراً بينها هو مكتب الترجمات (ترجمة او ضاسى) الذى تتمثل مهمته فى ترجمة الوثائق المتعلقة بالشئون التى يجرى تصريفها بلغة اخرى غير التركية، وإن كان يكفل أيضاً، عبر ذلك، تكوين صفوات جديدة. فالماء لا يكتسب فيه مجرد فن صوغ الترجمات. ذلك ان المكتب يشكل فى الواقع نوعاً من نادٍ أدبى وسياسى يتعلم فيه أولئك الذين اتيحت لهم فرصة الالتحاق به فك شفرة العالم الحديث. والدور نفسه تلعبه السفارات والمفوضيات. الحال أن الخدمات الدبلوماسية العثمانية بعيدة عن تغطية مجلل المعمورة - فالامبراطورية ليست ممثلة إلا فى عشرة بلدان - ، لكنها تكفل على الأقل اتصالاً فعالاً مع العواصم الكبرى : لندن، باريس، فيينا، سان بطرسبورج، برلين، واشنطن، روما... ومن خلالها بشكل رئيسى تصل المعلومات والتحليلات الموجهة الى ان تكون ركيزة لمشروعات الاصلاح التى يضطلع بها الباب العالى.

ويشكل مواز لختلف الوزارات، فإن الادارة المركزية للامبراطورية كانت قد زودت هي ايضاً بعدها اجهزة مداولات مهمتها صوغ القوانين والاحكام التي يمكن لمجتمع التنظيمات ان يكون بحاجة اليها. والجهاز الاقديم، والأهم بلاشك، بين هذه الأجهزة، هو المجلس الأعلى للقضاء (مجلس - اي اعلى - اي احكام - اي عدلية)، الذي اسس في عام ١٨٣٨، قبيل موت محمود الثاني، والذي جرى توسيع اختصاصاته في مستهل العهد التالي. ويتمثل دوره في اعداد النصوص التشريعية التي يجب ان تنظم الاصلاحات والشهر على تطبيقها. والحال أن الحقوقين والاعيان الذين يشكلون جزءاً لا يتجزأ منه يؤدون عملهم بجدية بالغة بحيث انهم سرعان ما يصبحون المزودين الرئيسيين لنظام الحكم بالقوانين، مع قيامهم في الوقت نفسه بدور محكمة استئناف تنتظر في الخلافات الناشئة عن الأحكام الجديدة.

إلا انه سرعان ما يكشف هذا المجلس عن ان يكون قادراً على مواجهة الحاجات الناشئة عن التنوع المتزايد للمؤسسات ويتبعه انشاء اجهزة متخصصة، ذات قوام متواضع غالباً، توكيل اليها مهمة دراسة المشكلات التي تتطلب خبرة خاصة. وهكذا، مثلاً، يتم انشاء لجنة مستولة عن المسائل التجارية، وللجنة اخرى مكرسة لدراسة التدابير التي يتبعن اتخاذها لتنمية الزراعة، وللجنة ثالثة تغطي قطاع الاشغال العمومية. وفي عام ١٨٥٤، يتوجه الباب العالى ايضاً الى انشاء مجلس اعلى للاصلاحات (مجلس - اي عالى - اي تنظيمات) يتمتع، على غرار المجلس الأعلى للقضاء، بصلاحيات تشريعية وقضائية، وإن كان ينظر اليه بالدرجة الأولى على أنه مجمع بحوث للتنظيمات. وإن يجتمع هذا الجهاز إلا خلال عشر سنوات وسوف ينتهي الى النوبان في المجلس الأعلى للقضاء الذي كانت رسالته تتمثل في مساعدته، ولكن ليس دون أن يكون قد أثبت، في السابق، فعاليته.

ومن بين الأجهزة التشريعية الأكثر أهمية في ذلك العصر، من المناسب الاشارة ايضاً الى مجلس الدولة (شورى - اي دولة) الذي اسس في عام ١٨٦٨

لكى يحل محل مجلس الاصلاحات الذى كان قد حل فى بداية العقد. ومن حيث الوظائف التى يؤدىها، فإن هذا المجلس الجديد المكون من خمس لجان (الداخلية - الشئون العسكرية، المالية، العدل، الأشغال العمومية - التجارة - الزراعة، التعليم) لا يتميز تميزاً ملحوظاً عن الأجهزة التى سبقته. والواقع أن جزءاً من الأعضاء الخمسين الذين يشكلونه يمثل الطوائف غير المسلمة فى الامبراطورية. وعلاوة على ذلك، فإنه يضم أيضاً مندوبيين عن مجالس الولايات وعن الطوائف الحرفية. ويشكل هذا المجلس خطوة أولى، جد متربدة، فى اتجاه انشاء جهاز نيابى. على أن دستور ١٨٧٦ ونظام حكم المجالس الذى ينص عليه لن يكونا منذ ذلك الحين جد بعيدين.

ولتسهير عمل هذا الجهاز الأدارى الذى يتزايد تقادراً، كان من اللازم القيام، فى مدة زمنية قصيرة نسبياً، بتجنيد عدد ملحوظ من الموظفين. ولم يكن بوسع مكتب الترجمات ومدارس الصفوة القليلة التى كانت قد انشئت أن تلبى غير جزء محدود من الاحتياجات. ومن ثم فإن الباب العالى يجد نفسه مضطراً إلى التوجه إلى طوائف الأقليات - اليونانيين،الأرمن، اليهود - التى يجيد افرادها بوجه عام اللغات الأجنبية ويتکيفون دون صعوبة مع المناهج الحديثة للادارة. كما أنه قد جند الكثيرين من بيئته المعتادة، بيئة الرجال الذين تلقوا تعليماً في المدارس الاسلامية التقليدية. والخلاصة انه كان عليه أن يصنع سهاماً من جميع انواع الخشب. وهذه الكوادر المتنافرة ليست فوق الشبهات. وإن تتأخر اللوائح التنظيمية التى يصدرها من تولوا منصب الصدر الأعظم بشأن مكاتب الباب العالى فى رصد مختلف صور انعدام الأخلاق المهنية : التغيب عن العمل، الفساد، الأهمال، سرقة الممتلكات العامة، اسامة استخدام السلطة، انعدام الانضباط، الخ، لكن هذه النقائص - التى ينكب ادباء العصر أيضاً على شجبها - لا تبدل شيئاً من حيث الجوهر. فهذه البيروقراطية، غير المؤهلة تأهيلاً ممتازاً للعب الدور الموكل إليها، قد تمكنت، مع وضع كل شيء فى الحسبان، من أن تضع نفسها فى خدمة الاصلاحات.

## نحو توحيد للقانون

كانت احدى المهام الرئيسية التي كان على مكاتب الباب العالى انجازها تتمثل في صوغ قوانين جديدة، تتمشى مع روح التنظيمات. قوانين تليق بدولة حديثة. قوانين يمكن، بشكل خاص، تطبيقها على جميع مواطنى الامبراطورية العثمانية ، دون تمييز فى العرق أو الدين، كما وعدهت بذلك المراسيم السلطانية. ولم تكن المهمة سهلة . فقد كان ذلك يعني تنحية العرف، وتجريد الأقليات من جزء من الامتيازات التي تتمتع بها من الناحية القضائية سعياً إلى اخضاعها للقانون الموحد، كما كان يعني أخيراً، إعمال قوانين يمكن قبولها من جانب جميع الطوائف، مع الاستمرار في احترام المبادئ التشريعية الإسلامية.

ويشكل يتميز بقدر كبير من الحذر، فإن الباب العالى لن يتقدم على الطريق الخطير لتوحيد القانون والقضاء إلا بخطوات صغيرة. وسوف تبدأ الأمور بالاتجاه، فى عام ١٨٤٠، إلى اعتماد قانون عقوبات (جزاء قانون ناميسى) مشوش وملتبس إلى حد ما، لكنه يستلهم مع ذلك بشكل بالغ الوضوح الأفكار الجديدة. والواقع ان الديبياجة تبرز أحد المبادئ الكبرى للتنظيمات، مبدأ مساواة جميع المواطنين أمام القانون، بل أنها تتص على أن «الراعى فى الجبل والوزير» سوف يلقيان منذ ذلك الحين معاملة واحدة. وهكذا فإن المسألة لم تعد، فى مجال العقوبات، مسألة ركون إلى قرارات تعسفية صادرة عن السلطات. فالتجاوزات المنصوص عليها لا يمكن أن تطبق بشائرها غير العقوبات المنصوص عليها فى القانون، بما يستبعد أى لجوء إلى أحكام العرف المتقلبة.

والحال أن هذا القانون الأول، المعدل فى عام ١٨٥١، سوف يحل محله، فى عام ١٨٥٨، قانون جديد فرنسي الأصل. وفي السنوات نفسها، سوف تقدم فرنسا أيضاً إلى الدولة العثمانية نموذج قانون تجاري (١٨٥٠، عدل فى عام ١٨٦١) ونموذج قانون تجارة بحرية (١٨٦٢) وجميع هذه النصوص - التي ماتزال جد

متواضعة - تهدف الى غاية واحدة : تزويد الامبراطورية بقوانين مستقرة وشاملة، تتmeshى مع حاجات بلد في مuman التحول.

وصحيح أنه، بالرغم من الاحتياطات التي اتخذها الحقوقيون المكلفون باعداد القوانين الجديدة، فإن هذه القوانين قد صدمت العلماء احياناً. فالقانون التجارى، خاصة، والذى اجاز التسليف مقابل فائدة وأدخل اشكال مشاركة لم يعرفها القانون الاسلامى، سوف يكون بعيداً عن ان يحقق الاجماع وسوف يستثير سجالات حارة. لكن مثل هذه المواجهات، بوجه عام، سوف تظل نادرة، ذلك ان تشريعات التنظيمات تعرف بوجه عام المزج جيداً بين الاسلام والتجديد.

وذلك هى، بوجه خاص، حالة الاثر الحقوقى الرئيسي للتنظيمات، المجله، وهى المرادف العثماني للقانون المدنى. فعندما تعلق الأمر بتدشين عمل من هذا النوع، كان الصدر الأعظم على باشا يود التحرك بذات الأسلوب الذى تم التحرك به فيما يتعلق بالنصوص الأخرى المعتمدة بالفعل وكان يود الاكتفاء بتكييف القانون المدنى الفرنسي. على ان الفقهاء الذين استند اليهم هذا العمل قد ردوا على ذلك رداً قوياً بحيث ان الباب (العالى) قد اضطر الى تغيير رأيه والانحياز الى رأى اولئك الذين دعوا الى تشرعى مستند الى الشريعة. والحال ان المجله، التى اعدت تحت اشراف احمد جودت باشا (١٨٢٣ - ١٨٩٥)، وهو مؤرخ وحقوقى ورجل دولة عظيم الكفاءة، انما تحمل بقوه بصمة هذا التمسك بالتراث الاسلامى وتبلو، من حيث الجوهر، بوصفها سجل قوانين اسلامية تستند الى مذهب ابى حنيفة. على ان هذا العمل الكبير الشان المؤلف من ستة عشر كتاباً - والذى امتد نشره من عام ١٨٧٠ إلى عام ١٨٧٧ - لا يقدم مع ذلك ملمحاً مختلفاً للغاية عما كان قائماً حتى ذلك الحين. فهو من حيث وضوح بنيته الداخلية، ومن حيث الأسلوب المنهجى الذى عولجت به مختلف المسائل فيه، ومن حيث دقة صياغاته، إنما يبرز بوصفه نظيراً اسلامياً مناسباً للقانون الناپوليونى ولتجلياته المختلفة.

ونحن نجد الخصائص نفسها في وثيقة أخرى مميزة للعصر، هي القانون الزراعي لعام ١٨٥٨. فهذه الوثيقة المؤلفة من ١٣٢ مادة، والتي تحترم العرف والأحكام الحقوقية الإسلامية، لا تفعل غير تقوين الوضع الفعلى السائد في الريف العثماني ولا تغير شيئاً يذكر لا في اشكال الملكية ولا في أساليب استغلال الأراضي. أما الجديد بالفعل فهو شكلها. فهي، بدلاً من التشوشات المعددة للقوانين وللأعراف السارية المفعول حتى ذلك الحين، تحل مجموعة من الأحكام المنظمة، الصالحة للتطبيق في جميع أقاليم الإمبراطورية، والمتميزة بعقلانية مأخوذة عن الغرب.

ومن أجل إعمال القوانين الجديدة، فإن الأمر يتطلب هيئات قضائية جديدة، لأن الهيئات التقليدية، التي يسيطر عليها رجال الدين، لا تتجاوب مع التغيير إلا بشكل طفيف. إلا أنه في هذا المجال أيضاً، يتصرف المصلحون بحذر. إذ لا يمكن أن يدور حديث عن التخلص بجرة قلم من محاكم القضاة الدينية ولا من محاكم الطوائف غير المسلمة. فذلك يعني الإطاحة بأسس المجتمع العثماني ذاتها. إلا أن بالامكان الجمع بينها وبين الهيئات القضائية المكلفة باصدار احكام في الشئون المتصلة بالقوانين الجديدة، على نحو تدريجي.

والحال أن محاكم التجارة، التي انشئت اعتباراً من عام ١٨٤٠، قد شكلت خطوة أولى في اتجاه قضاء مدنى، منفصل عن الجهاز الدينى، وهذه المحاكم، المشكلة من ثلاثة قضاة معينين من جانب الحكومة ومن أربعة قضاة مساعدين يمثلون التجار المنتسبين إلى الأقلية والتجار الأوروبيين، إنما تطبق قانوناً مستورداً من فرنسا وتبادر عملها وفق اجراءات مناظرة لتلك المعامل بها في أوروبا.

وسوف يتم اجتياز خطوة ثانية مع القيام، خلال ستينيات القرن التاسع عشر، بإنشاء شبكة من المحاكم المسماة بالمحاكم النظامية («القانونية» أو «المتمشية مع النظام الجديد») والمكلفة بالنظر في جميع المسائل التي تخرج عن اختصاص

السلطات الدينية. وقد تم خوض تجربة أولى، في بداية عهد عبد المجيد، مع إنشاء مجالس مختلطة مكلفة بالنظر في الشؤون الجنائية. وبإنشاء المحاكم النظامية، سوف يتم تعليم النظام وسوف نشهد إنشاء مجموعة كاملة من الهيئات القضائية، من مجلس الكبار البسيط، المؤلف من اثنين عشرة عضواً، على مستوى الناحية، إلى مجلس الدولة، الموجود في أسطنبول، مروراً بمحاكم الدائرة (قضاء، سنوجق) ومحاكم الاستئناف في مراكز الولايات. والحال أن هذه المحاكم الجديدة، التي يرأسها قضاة، والتي تضم أيضاً بين أعضائها آخرين عديدين يمثلون الجهاز الديني، قلما تخرج عن إطار الإسلام. لكننا نجد فيها مكاناً لغير المسلمين وكذلك لعدد من غير رجال الدين المعينين من جانب السلطات المدنية. وعلاوة على ذلك، فإن القوانين الصادرة عن الباب العالى هي وحدها التي تملك فيها حق المواطن، والواقع أن ذلك قد شكل ثورة حقيقة، لكنها صامتة، ولن تستثير بين العلماء غير مقاومة عابرة.

ومن المؤكد أن انتماء الحقوقين المكلفين بوضع القرانيين الجديدة وإنشاء الهياكل القضائية الجديدة كلهم تقريباً، وعلى رأسهم جودت باشا، إلى فريق العلماء قد سهل الأمور. فقد أمكن بهذا الشكل لاصلاح القانون أن يظهر، إلى حد بعيد، بوصفه اصلاحاً نابعاً من الداخل. وبهذا الشكل تم تمرير الكثير من اقرارات العلاج، بما في ذلك القرص المر إلى حد ما والمتمثل في اعتماد قوانين مأخوذة عن الغرب المسيحي.

## علمنة التعليم

إذا كان العلماء و ، بشكل أعم ، المثقفون المسلمون قد احتلوا، خلال مجل فترة التنظيمات، مكانة من الدرجة الأولى ليس فقط في الجهاز القضائي وإنما أيضاً، كما رأينا، في الخدمات الإدارية للدولة، فإن ذلك إنما يرجع إلى حد بعيد

إلى أن نظام التعليم التقليدي، بشبكة مكاتبها ومدارسها، كان ما يزال يلعب، في ذلك العصر، دوراً أساسياً في تكوين الصفوات. وسرعان ما أدرك المصلحون ضرورة إنشاء هيكل تعليمي منفصلة عن التربية الدينية، سعياً إلى تكوين إشخاص قادرين على إدارة عملية التحديث بفعالية كاملة. على أن علمنة التعليم أن تتقدم إلا ببطء شديد، وذلك بسبب قصور الامكانيات و ، خاصة، بسبب عدم وجود عدد كافٍ من المدرسين، على الأقل فيما يتعلق بالجهاز التربوي الذي أقامته الدولة. والواقع أن الأمور تظهر بمظهر جد مختلف، بين صفوف «أمم» الأقليات. فهنا نشهد «رواجاً» تعليمياً حقيقياً. إذ تظهر إلى الوجود في غضون بضعة عقود مئات من المدارس التي تقدم تعليماً حديثاً. لكن هذه المدارس لا تفلت من سيطرة مختلف رجال الدين الذين يشرفون على الطوائف.

وخلال عهد محمود الثاني تم إنشاء المدارس العلمانية الأولى المخصصة للأطفال والبالغين. وقرب منتصف القرن، يتميز الجهاز التعليمي للدولة بالفعل بملمح جد متماسك : ففي القاعدة، نجد تعليماً ابتدائياً يقدم دروساً في الحساب والتاريخ العثماني والجغرافيا كما يقدم تربية دينية؛ ثم نجد مرتبة ثانية مؤلفة من مدارس تحمل اسم المدارس الرشدية (مدارس «البالغين») وتقدم للفتيان الذين تتراوح أعمارهم بين عشر وخمس عشرة سنة دروساً في اللغات (التركية والعربية والفارسية) والرياضيات والهندسة والتاريخ والجغرافيا والدين؛ وأخيراً، نجد دورة «متوسطة» (اعدادية) مدتها ثلاثة سنوات، ويتتألف برنامجها من عدد متزايد من العلوم (اللغات الشرقية، الفرنسية، الاقتصاد، الجبر، الحساب، مسک الدفاتر، العلوم الفيزيائية، الكيمياء، الفلسفة، التاريخ، الجغرافيا، الأعمال اليدوية). لكن هذه المدارس كانت ماتزال جد قليلة. ووفقاً لكتاب السنوى الرسمي للباب العالى، فإن الإمبراطورية العثمانية لم يكن بها، غداة حرب القرم، غير ستين مدرسة رشدية، لا يزيد العدد الإجمالي لتلامذتها عن ٣٣٧١ تلميذاً، في حين أن مدارس اسطنبول التقليدية وحدها، في العصر نفسه، كانت تضم ١٦٧٥٢ تلميذاً.

وسوف يتطلب الأمر الانتظار حتى فترة التنظيمات حتى تصبح البنية الأساسية التعليمية للدولة أكثر كثافة إلى حد ما. وفي تلك الأثناء، كان فيكتور دوروي، وزير التعليم العام في ظل ناپوليون الثالث، قد زار اسطنبول وقدم إلى السلطان مشروعًا لصلاح التعليم العثماني. وإثر هذه الزيارة، كان النظام التعليمي الجديد، في عام ١٨٦٩، موضوع «تنظيم» يستهدف تعديمه. وبوجه خاص، فقد أضيفت درجة جديدة إلى الهرم التعليمي، هي درجة المكتب السلطاني («المدرسة السلطانية»)، النظير العثماني للبيسيه.

وأول وأشهر هذه المدارس السلطانية هو بيسيه جالاتا سراي السلطاني، الذي تأسس في عام ١٨٦٨ بمساعدة من جانب الحكومة الفرنسية. وكانت السلطات العثمانية تصبو إلى تحقيق الكثير دفعه واحدة. فالأمر يتعلق بتزويد صفة محدودة بتعليم يكاد يكون مستوراً بالكامل من فرنسا ويتم تقديمها باللغة الفرنسية. ولدى تخرج التلميذ من المدرسة، كان من المؤكد أن يصعدوا إلى منصب هام في الإدارة بل وكان يسعهم أن يأملوا في الوصول إلى أعلى مراتب الوظائف العامة. وتمشياً مع أيديولوجية التنظيمات، فإن المدرسة كانت مفتوحة ليس فقط للمسلمين وإنما أيضاً للأقليات. وكان ذلك اسلوباً مميزاً بشكل خاص لدعوة جميع عناصر السكان العثمانيين إلى المشاركة في تحديث البلاد. ومن بين المدارس الأخرى من المستوى نفسه، تجدر الإشارة أيضاً إلى دار الشفقة، وهي مدرسة بيسيه لليتامى انشئت في اسطنبول في عام ١٨٧٣. والحال إن هذه المدرسة ذات البرنامج العلمي الغالب قد سمحت على نحو خاص بوجود شعبة مكرسة لتعليم البرق. وبهذه الصفة، فإنها قد لعبت دوراً أساسياً في تنمية وسائل الاتصال الحديثة في الأراضي العثمانية.

والى جانب البيسيه، فإن مشروع دوروي، الذي تبناه مرسوم عام ١٨٦٩، قد أرتأى إنشاء جامعة (دار الفنون) مؤلفة من عدة كليات (الأداب والفلسفة، الحقوق،

العلوم الطبيعية، الرياضيات). والحال أن مشروعًا من هذا النمط، جرى تدشينه في الأعوام الأولى لعهد عبد المجيد، كان قد منى بالفشل. أما الجامعة الجديدة، التي افتتحت في عام ١٨٧٠ واقيمت في مبنى شيد خصيصاً لهذا الهدف، فلن يحالها نجاح أكبر. فقد كانت هناك في البداية تهمجات العلماء على تعليم ينظر إليه على أنه شديد العلمانية. ثم ظهرت، بشكل خاص، سلسلة طويلة من المصاعب المالية، والواقع أن موت الصدر الأعظم على باشا، المؤيد الرئيسي للمشروع، في عام ١٨٧١، لن يتاخر في وضع حد التجربة.

ونظراً لعدم وجود جامعة، فإن الشبان العثمانيين الراغبين فيمواصلة دراساتهم سيكون بوسفهم الاتجاه إلى مختلف المدارس العليا التي كانت الامبراطورية قد تزودت بها منذ عهد محمود الثاني. وإن تكف قائمة هذه المنشآت عن الامتداد، فهي تشمل مجالات متزايدة التنوع. وكانت ثلاثينيات القرن التاسع عشر قد شهدت ظهور مدارس مسؤولة عن تعليم مختلف كوادر الجيش: الضباط، المهندسين، الأطباء، الأطباء البيطريين، الموسيقيين. وسوف تشهد خمسينيات وستينيات القرن التاسع عشر انشاء مدارس عسكرية جديدة، كما سوف تشهد إنشاء عدة مدارس مدنية كبرى تبرز بينها بشكل خاص مدرسة الادارة (١٨٥٩) ومدرسة الطب (١٨٦٦) ومدرسة المعلمين العليا (١٨٦٢) و، علامة العصر، مدرسة المعلمات (١٨٧٠).

و شأنها في ذلك شأن غالبية المنشآت العامة الأخرى، فقد كانت هذه المدارس المختلفة مفتوحة من حيث المبدأ لجميع الرعايا العثمانيين، بصرف النظر عن انتمائهم العرقي أو الديني. الواقع ان المصلحين قد حرصوا كثيراً على هذا الدمج للطوائف، لأنهم كانوا يعتبرونه أحد شروطبقاء الامبراطورية. وفي حالات معينة، سوف يحرزون انتصاراً: فمدرسة الطب، على سبيل المثال، سوف يكون من بين تلامذتها على مدار زمن طويل نسبة مرتفعة من الأقليات، لكن تعايش الأعراق

والأديان المنتظر من النصوص الوزارية سوف يجد، بوجه عام، صعوبة في التحول إلى واقع. أولاً لأن غير المسلمين كانوا جد متعلقين بتراثهم اللغوي والثقافي بحيث يصعب عليهم قبول النذيان في نظام تعليمي تحمل حداشه، برغم كل شيء، عالمة التركية والإسلام. وثانياً لأنهم لهم مدارسهم الخاصة، الأفضل غالباً من المؤسسات التعليمية الموضوعة تحت اشراف الدولة.

وتكتفى بضعة أرقام لتكوين فكرة عن التطور الملحوظ الذي عرفته الشبكات المدرسية للأقليات في عصر التنظيمات. ففي عام ١٨٧١، مثلاً، كان للطائفة الأرمنية وحدها ٤٨ مدرسة في إسطنبول و ٤٦٩ منشأة تعليمية منتشرة عبر الأناضول. ونحو العصر نفسه، بفضل الجهد التي اضطلت بها الجمعية الأدبية الهيلينية (هيلينيكوس فيلولوجيكوس سيلوجوس) جد النشطة، والتي تأسست في إسطنبول في عام ١٨٦١، كان اليونانيون يملكون شبكة ذات ابعاد مماثلة. أما فيما يتعلق باليهود، الأقل عدداً، والمتاخرين إلى حد ما من حيث التقدم الثقافي، فلم يكونوا يحوزون بعد نصف ذرينة من المنشآت التعليمية العلمانية، لكن التحالف الإسرائيلي العالمي - والذي يوجد مقره الرئيسي في باريس - لن يتاخر في تغيير الأحوال بأنشائه أكثر من خمسين مدرسة خلال الثلاث الأخير من القرن.

ولى جانب المنشآت التعليمية التي انشأتها الطوائف، من المناسب ان نضيف المدارس العديدة، الموجهة أساساً إلى الأقليات، والتي اقامتها مختلف الهيئات التبشيرية. الحال أن البعثات البروتستانتية الأمريكية وحدها كان ما يخصها في عام ١٨٧٠ - اذا ما صدقنا الاحصاءات التي لاشك في أنها تبالغ إلى حد ما - اجمالي ٢٠٥ منشأة تعليمية من بينها كلية روبيرت الشهيرة التي انشئت في عام ١٨٦٣ في بيبيك، احدى قرى الضفة الأوروبيية للبسفور. ومن جهتها، فإن البعثات الكاثوليكية - التي يحركها بوجه عام رجال دين فرنسييون - سوف تتتسج شيئاً فشيئاً شبكة واسعة سوف تشمل عدة مئات من المدارس بحلول أواخر القرن.

استعمار ثقافي؟ بالتأكيد. ويبدو أن القادة العثمانيين قد ادرکوا ذلك. وكان الوضع أكثر خطورة بقدر ما أن عدداً كبيراً من هذه المدارس سوف يسهم في اليقظة القومية للأقلية. على أنه كان لابد من انتظار عهد عبد الحميد الثاني حتى تبدأ السلطات في اتخاذ تدابير، جد متعددة بعد، بهدف عرقلة الظاهرة. وحتى ذلك الحين، سوف يرى الباب العالى أن الامبراطورية، بسماحها بحرية الحركة لطوائف الأقليات والبعثات المسيحية، سوف تكسب بأكثر مما سوف تخسر. ويرجع ذلك إلى أن الدولة العثمانية كانت بحاجة إلى تعاطف الرأى العام الغربى والى أن الحرية الممنوعة لغير المسلمين في مجال التعليم تتشكل، في نظر هذا الرأى العام، احدى العلامات الرئيسية لانفتاح تركيا على افكار التقدم. ومن جهة أخرى، فإن الهياكل التربوية القائمة خارج سيطرة السلطات تتميز بمعينة عظيمة: هي ميزة توفير تعليم لا يكلف الدولة شيئاً، مع كونه ممتازاً.

## الجيش الجديد

تكوين موظفين جيدين: ذلك هو أحد الأهداف الرئيسية للنظام التعليمي. لكن المصلحين العثمانيين كانوا يسعون أيضاً إلى هدف عظيم آخر: تكوين جنود جيدين. فالأخفاقات التي حلت بقوات محمود الثاني في وجه قوات محمد على، خديوى مصر، قد شكلت بالنسبة لقادة الامبراطورية صدمة جسمية. وهكذا، فإن مشكلة اصلاح الجيش قد أخذت، منذ بداية عهد عبد المجيد، مأخذ جد شديد، والوصفة هي ذات الوصفة المعتمدة بالنسبة للمجالات الأخرى: التأسيب. وهذه الأوروبية تمر أولاً بالتعليم المقدم في المدارس العسكرية. كما تمر باعادة تنظيم عامة للقوات البرية والبحرية. وأخيراً، فإنها تتضمن تغييراً للتسلح واللانضباط العسكري.

وفيما يتعلق بالتعليم، فإن جيش التنظيمات يتمتع بالفعل ببنية أساسية أقيمت في عصر محمود الثاني؛ مدرسة المهندسين العسكرية، المدرسة البحرية، مدرسة

الطب العسكرية و ، بوجه خاص، مدرسة العلوم العسكرية (مكتب - اى علوم - اى حربية) التي تأسست عند او اخر العهد. واعتباراً من منتصف القرن، سوف نشهد اضافة عدد كبير من المنشآت الجديدة المنتشرة عبر الامبراطورية الى هذه النواة الأولى. وفي المستوى الأعلى، فإن التجديفات الأكثر أهمية هو انشاء مدرسة لأركان الحرب (اركان - اى حربية مكتبي)، وهي نوع من اكاديمية عسكرية يتم تقديم التعليم فيها من جانب خبراء اوروبيين - فرنسيين وبروسيين - كما في المؤسسات الكبيرة الأخرى. على أن غالبية المدارس الجديدة مدارس رشدية أو اهداوية تتوجه الى الفتيان الراغبين في الاندراج في صفوف الجيش. والخلاصة ان مسألة تكوين كوادر عسكرية يجري الامساك بها، هذه المرة، عند المستوى الأول. ذلك أن المرشحين لأن يصبحوا ضباطاً في المستقبل، والذين يتم دمجهم في مهنة الحرب منذ العاشرة من العمر، يجب لهم أن يصبحوا، من حيث المبدأ، جنوداً ممتازين، على دراية تامة بالعلوم وبالتقنيات الحديثة.

وبالنسبة للجندى البسيط، فإن العزم الذى تبديه الحكومة العثمانية على تحديث الجيش انما يتترجم نفسه عبر نزى عسكري موحد جديد - مستمد من النزى العسكري الموحد للجيش البروسى - ، وأساليب جديدة للتدريب - مستعارة في البداية من فرنسا ثم فيما بعد من بروسيا - ، وأسلحة أكثر فعالية وحياة ثكنات مشابهة لحياة الثكنات الأوروبية. إلا أنه سوف يكون هناك ما هو أكثر أهمية بكثير: التحولات التي أدخلت على أسلوب التجنيد وعلى تنظيم القوات العسكرية. ففي عام ١٨٤٣، ولأول مرة في تاريخ الامبراطورية العثمانية، ينشئ فرمان - يستند نصه في جانب منه إلى القانون العسكري البروسى لعام ١٨١٤ - قيادات الولايات وينشئ خمسة جيوش مكلفة بحماية العاصمة وتراس الشرقية وروميليا والأناضول والولايات العربية بحسب الترتيب. وسوف يظهر إلى الوجود، في عام ١٨٤٨، جيش سادس، يتخذ من بغداد قاعدة له، ويتمثل منطقة عملياته في العراق والحزاز. وداخل هذه القوات المختلفة، فإن منظومة كاملة من الألوية والبلوكتات

والكتائب والآليات تشكل بنياناً مركباً لا يفتقر إلى شيء يذكر مما يميز الأجهزة العسكرية للغرب. ويتألف الجيش العثماني من أجمالي نحو ١٥٠٠٠ رجل مجندين بالقرعة. وينتهي الزمن الذي كان المرء يدخل فيه الجيش لكي لا يخرج منه أبداً! فمنذ ذلك الحين، يخدم المجندون لمدة خمس سنوات، يجرى بعدها حالتهم إلى الاحتياط (رديف) لمدة سبع سنوات. ونحو الثانية والثلاثين من العمر، تجيئ الحرية.

وسوف يؤدي قانون صادر في عام ١٨٦٩ إلى إتقال النظام بانشائه ثلاثة فئات للخدمة: خدمة عاملة (نظامية) لمدة أربع سنوات، والاحتياطي الذي يبقى فيه الجنود لمدة ست سنوات و ، أخيراً ، «الحرس» (مستحفظ) الذي لن يخرج الاحتياطيون منه إلاّ بعد ثمانى سنوات، عند بلوغهم الأربعين من العمر. ومن حيث المبدأ، فإن جميع الرعايا العثمانيين يخضعون للقرعة. لكن غير المسلمين - الذين لا يعتبر وجودهم في الجيش جد مستحب، على الرغم من المقاصد المساواتية لراسيم الاصلاح - يمكنهم امكانية اعفائهم بدفع بدل، وهو ضريبة تسمح بـ «التحرر من» الخدمة العسكرية.

ونحو عام ١٨٧٠، نجد أن الجيش العثماني، بمجنديه المنخرطين في الخدمة العاملة والذين يصل عددهم إلى ٢١٠٠٠٠ مجند ويردفه الذي يصل إلى ١٩٠٠٠٠ رجل ويحرسه الذي يصل إلى ٣٠٠٠٠ مستحفظ، يمثل قوة عسكرية كبيرة العدد نسبياً، حتى وإن كانت تعتبر بعيدة (من حيث العدد) عن الجيش الروسي، القادر على حشد أكثر من مليون من المقاتلين. لكن هذه الأعداد لا تشكل رصيده الوحيد. فهو يتمتع أيضاً بعتاد مماثل لعتاد الجيوش الأوروبية، حتى وإن كانت بعض الأسلحة - خاصة بندقية مارتيني التي يحملها أغلب جنوده - قد أصبحت عتيقة إلى حد ما بالفعل. وبعد ارتقاء عبدالعزيز العرش، جرى توجيه اهتمام خاص إلى الأسطول الذي أظهر أداءً بالغ السوء، خلال حرب القرم، أمام الوحدات الروسية. وفي غضون بضع سنوات، فإن البحرية العربية العثمانية،

المزودة باحدث البوارج ويجنود مدربين خصيصاً على خدمتها، سوف تصبح ثالث قوة بحرية عالمية. وبشكل اجمالي، فإن الدفاع عن الامبراطورية، أكان في البر أم في البحر، لا يبدو أنه يعوزه الكثير.

ولكن ما الذى يستطيعه هذا الجيش الحديث فى وجه النزعات القومية الآخذة فى الظهور والتى تقوض البلد من الداخل؟ لا شيء أكثر من تأجيل الأجل. وسوف تناح الفرصة أمام القادة العثمانيين لكي يرصدوا أكثر من مرة، فى هذا الشطر الثاني من القرن التاسع عشر، أن الحركات الداعية إلى الاستقلال الثقافى والإدارى، بل وإلى الاستقلال السياسى التام، والتى تهز بعض الولايات فى اطراف الامبراطورية، إنما تتميز بصمود ملحوظ فى وجه القمع العسكرى.

## ادارة الولايات والشئون المالية

من الواضح أن تمويل الاصلاحات، أكان الأمر يتعلق بانشاء جيش حديث أو بانشاء بيروقراطية حديثة، إنما يتطلب المجازفة بالتجديد. وفي مجال الشئون المالية، فإن مصلحتى عهد التقلييمات لن تعوزهم الأفكار. فهم إنما انهم يستثمرون ما هو حادث فى أوروبا أو انهم يصوغون حلولهم الخاصة. وفي اثناء ذلك، فإنهم سوف يتمسكون أيضاً باعادة تنظيم الادارة المحلية، وذلك من اجل تحسين العوائد الضريبية؛ ولكن ايضاً من اجل تأكيد سلطة الدولة على الولايات و ، بشكل موازٍ ، من اجل محاولة احتواء التمرد فى المناطق الهشة من الامبراطورية.

وفي المجال الإدارى، كان امام الباب العالى نموذج مهيب: هو نموذج المركزة الناپوليونية، بهرم دوائرها الصاعد من الكوميون إلى المديريّة. وقد نسخ مصطفى رشيد باشا النظام، مع ادخال تعديلات عليه، منذ عام ١٨٤٠. إلا أنه سوف يتعين الانتظار لمدة تزيد عن عشرين سنة حتى تأخذ الأمور شكلاً نهائياً إلى هذا الحد أو ذاك. ففى عام ١٨٦٤، بنى شئون ٢٧ ولاية، تتقسم كل منها إلى عدد معين من

**الستاجق**، التي تنقسم هي نفسها الى قضاءات، مؤلفة من نواح، حيث تتشكل الوحدة الأساسية - تحت النواحي - من القرية أو الحى. وعلى هذا المستوى الأخير، يعهد بالمهام الادارية الى عمدة منتخب (مختار) يساعدته مجلس من الكبار. وبعد ذلك، ترتفع الهراركية من المدير، رئيس الناحية، الى حاكم الولاية (والى)، مروراً بالقائمقام (مدير القضاء) وبالمتصرف (حاكم السنجق).

والجانب الاكثر جسارة للإصلاح هو أنه يدخل، على جميع درجات ادارة الولايات، اجهزة منتخبة او معينة، تتحمل مسؤوليات متباعدة. فبعضها يعمل كمحاكم ويطبق، تحت رئاسة القضاة، القوانين الجديدة. والبعض الآخر يناقش المشكلات المحلية، أكان الأمر يتعلق بجباية الضرائب أم ببناء الطرق أم، على سبيل المثال، بالتدابير التي يجب اتخاذها لوقف الاعمال اللصوصية، ويصوغ مقترنات يجرى، عند الضرورة، ارسالها الى اسطنبول. وفي غالبية هذه المستويات، فإن قانون عام ١٨٦٤، مؤكداً على ترتيبات سارية المفعول بالفعل، قد نص على وجود عدد معين من غير المسلمين، حتى تتاح الامكانية لتمثيل جميع عناصر السكان. وعلى هذا النحو تجري الأمور، بشكل خاص، في المجالس العمومية للولايات (مجلس - اى حوم - اى ولاية)، التي يشترك فيها عدد متساو من المسلمين والاقليات ينتخب من جانب الستاجق. ويعتبر ذلك خطوة اولى، متواضعة لكنها غير تافهة، في اتجاه نظام حكم نيابي تتطلع اليه الصفوات الليبرالية من صميم افئتها.

والحال أن الادارة الجديدة للولايات أمامها الكثير الذي يجب عمله : إذ يتوجب عليها العمل على صون النظام العام، وتشييد المدارس، وشق الطرق، واصلاح الجسور، ورعاية التجارة والزراعة، وتأمين سيادة العدل... لكن إحدى هذه المهام الاساسية تتمثل ايضاً في السهر على حسن عمل الأجهزة الضريبية العديدة التي اقامتها الدولة.

وهنا أيضاً، لا تتحسن الأمور من تلقاء نفسها. ذلك أن الاصلاح الذي قام به رشيد باشا، في عام ١٨٤٠، قد استتبع سلسلة كاملة من التجديفات، خاصة الغاء التزام الضرائب – وهو نظام فات أوانه وقليل العائد كان السكان، علاوة على ذلك، مستائين منه – وإنشاء جهاز من المحصلين المعينين من جانب الدولة والذين يحصلون على رواتب منها. إلا أنه سرعان ما تكشف ان النظام الجديد، في السياق الاداري للعصر، ليس عملياً جداً ومن ثم فقد تعين اعادة الالتزام بالنسبة لعدد كبير من الضرائب. على أن ملمح الشتآن الضريبي العثماني، في تلك الاثناء، كان قد بدأ في التنوع، وذلك بفضل روح التجديد التي أظهرها الباب العالي في هذا المجال، خاصة خلال ولاليتي محمد فؤاد باشا (١٨٦١ - ١٨٦٣ و ١٨٦٦) لمنصب الصدر الأعظم. ونحو منتصف ستينيات القرن التاسع عشر، بدأ الترسانة الضريبية التي تتمتع بها الامبراطورية مركبة إلى حد ما بالفعل: فهي تشتمل على ضريبة الأفتاب وضريبة الجزية التقليدية المفروضة على غير المسلمين وضريبة العشر على المحاصيل، والتي عدلت إلى حد ما، وضريبة البديل التي يدفعها الرجال الراغبون في تجنب الخدمة العسكرية ومجموعة واسعة من الضرائب الجديدة، أكثرها عائدًا ضريبيًا على الممتلكات والضريبة على الانتفاعات والدخول. ومن بين الابيرادات الضريبية الأخرى التي غدت خزانة الدولة، يجب الاشارة أيضاً إلى رسوم الدمفة – التي سوف تبرز في الميزانية العثمانية لعام ١٨٦٢ - ١٨٦١ حيث تشكل نسبة ١٣٪ من اجمالي ايرادات الامبراطورية – ، والرسوم المحصلة عن بطاقات تحقيق الشخصية الموزعة على المواطنين بمناسبة التعدادات السكانية (نقوس تذكيريسي)، والضرائب على منتجات مختلفة كالتبغ أو الملح أو المشروبات الكحولية و ، أخيراً، الرسوم الجمركية المحصلة ليس فقط عن السلع المستوردة أو المصدرة، وإنما أيضاً عن السلع التي تمر داخل البلاد.

ولأجل ضمان عائد هذه الضرائب العديدة، كان على الحكومة العثمانية بطبيعة الحال أن تنشئ خدمات ادارية مختلفة مكلفة بتحديد حالة الضرائب وبالسيطرة

على جيابيتها. وأهم هذه الجهة الجديدة هو جهاز المساحة، الذي تأسس في عام ١٨٥٨، والذي بدأ اعماله في مجال تمييز وإحصاء الممتلكات في السنة نفسها. لكن حشدا من المكاتب الأخرى يرى التور أيضاً، أكان ذلك في إسطنبول أم على مستوى الولايات، حيث يتخصص كل مكتب في إدارة نوع معين من الإيرادات.

والحال أن الجهد المشتركة للملتزمين ولجنة الضرائب الذين يحصلون على رواتب من الدولة ولوظفي الجمارك ولفنادق أخرى عديدة من الموظفين المكلفين بتنظيم الشئون الضريبية لن تفشل في إثبات ثمارها. فاعتباراً من عام ١٨٦٠، سوف نلاحظ زيادة ملحوظة في إيرادات غالبية الضرائب. وهكذا فإن إيراد ضريبة العشر على المحاصيل سوف يرتفع من ٤٣٤ مليون قرش في ١٨٦٢ - ١٨٦٣ إلى ٦٧٥ مليون قرش في ١٨٦٧ - ١٨٧٨. وفي المدة نفسها، سوف يرتفع إجمالي المبالغ المحصلة على شكل بدل من ٦٠ مليوناً إلى ٩٢ مليوناً، في حين أن التحصيلات المرتبطة على رسوم الدمغة سوف ترتفع ارتفاعاً هائلاً، إذ تفوق من ٤٢ مليوناً إلى ٥٠ مليوناً.

لكن الاصلاحات - وكذلك الإنفاقات الكمالية التي قامت بها الدولة، خاصة في عهد عبد العزيز - تتطلب الكثير من المال بحيث أنه سرعان ما يتوجب الإذعان لهذا الاستنتاج البديهي : إن من المستحيل التحرك إلى الأمام دون استخلاص موارد أخرى غير الموارد التي تتيحها الضرائب. فما يمكن العثور على هذه الموارد؟ إن المصلحين العثمانيين، اعتماداً منهم على المثال الذي تعرض له عليهم دول الغرب، سوف يتعين عليهم اللجوء إلى وصفتين خطيرتين بشكل خاص: إصدار أوراق بنكnot والقروض.

والحال أن أوراق القائم، التي ادخلت إلى التداول لأول مرة في عام ١٨٤٠، ليست أوراق بنكnot بالمعنى الدقيق للمصطلح، بل هي تبدو بالأحرى بوصفها سندات خزانة تستتبع الحصول على فائدة. والنسبة المعروضة للأصدار الأول

ملحوظة : ١٢٪ في السنة. وفيما بعد، سوف يجري اختزالها إلى النصف. ومن الناحية النظرية، تعتبر أوراق القائم مضمونة بمبلغ معدني في صناديق الخزانة. أما في الواقع العملي، فإن هذا المبلغ لا وجود له وإنصار الأوراق يتحرك بنشاط. وعندما يسأل السلطان عبدالعزيز وزير خزانته كم تكلف بناء قصر دولا باختشى، سوف يجيبه الوزير: ٣٥٠٠ قرشاً. وهو المبلغ الذي تعين اتفاقه لطبع ثلاثة ملايين ونصف مليون من الجنيهات التركية الورقية. وما يزيد من تفاقم الوضع هو أن أوراق القائم - التي كانت تننسخ في البداية يدوياً - تعتبر قابلة على نحو متير للتزيير. ولأن تتأخر المصاعب عن التراكم : تداول أوراق مزيفة، إنخفاض رهيب لقيمة أوراق القائم بالقياس إلى العملة المعدنية و ، خاصة، انهيار ثقة المواطنين في الدولة. ومن فرط لعبهم دور مطلق الجن، فإن القادة العثمانيين، دون أن يدركون ذلك ، قد غرسوا بذور الكارثة المالية.

وسعياً إلى تفادى الأزمة الناجمة عن التكاثر المنفلت للنقد الورقية، وكذلك إلى مواصلة تمويل الإصلاحات، سوف تتجه الحكومة، اعتباراً من أواسط القرن، إلى وصفة سحرية أخرى : القروض الخارجية. والواقع أن القرض العثماني الأول، الذي تم عقده في عام ١٨٥٤، بمعدل فائدة نسبته ٦٪، سوف يجلب مبلغ ٣٣..... جنيهاً تركياً موجهة في جانبها الأعظم إلى إخراج أوراق القائم الصادرة حتى ذلك الحين من دائرة التداول. ويشكل ذلك بالنسبة للدولة العثمانية، بداية طفرة الاستدانة. وبين عامي ١٨٥٥ و ١٨٧٥، سوف يجري عقد أربعة عشر قرضاً جديداً، بمعدلات فائدة تتراوح بين ٤٪ و ٩٪. وفي كل مرة سوف تخطو الإمبراطورية العثمانية خطوة أخرى في اتجاه الأفلاس. وسوف يحدث هذا الأفلاس في أواخر عهد عبدالعزيز.

لكنه أفالس لن يكون دون مقابل. فالمال الذي انفقته الدولة لم يخدم مجرد بناء قصور عديمة الجدوى أو شراء بوارج سوف تبلى في قرن الذهب. فهو قد سمع

بإنشاء مدارس جديدة وبنية أساسية ادارية وقضائية، وتحديث الجيش و ، بشكل اعم ، وضع المجتمع العثماني على طريق التقدم. أما ان محركى التنظيمات لم يتمكنوا في جميع الأحوال من ان يستخدمو الموارد المتاحة لهم استخداما حصيفاً، فذلك مما لا شك فيه. إلا انه لاشك ايضاً في انهم، مدفوعين بدافع مشروع عظيم، قد تصرفوا على النحو المناسب: الإقدام على مجازفات.

## التطور الاقتصادي والاجتماعي

في هذا المنتصف للقرن التاسع عشر، ليست مؤسسات وجهاز الدولة وحدها هي التي تحول، فالتحيين يمس المجتمع كله. وفيما يتعلق بالعالم الحضري، فإن ذلك يحدث بسهولة تقريباً، فمما لا جدال فيه ان تربة المدن أكثر ملائمة للتنظيمات من تربة الأرياف، لكن المناطق الريفية تتحرك هي أيضاً، بطريقتها. وهي تتحرك بالمعنى الحرفي للكلمة. فحركات السكان العديدة التي نشهد عبر الأراضي العثمانية تشكل احدى الظواهر الأكثر تميزاً للعصر. وهي حركات متعددة الانماط: النزوح الريفي، تدفق المهاجرين القادمين من الامبراطورية الروسية؛ هجرات العمل الموسمية؛ البداوة.

## أرياف في حركة

بسبب غياب احصاءات تفصيلية، فمن الصعب أن نحدد بدقة الانزياحات السكانية في اتجاه المدن. على ان النمو الديموغرافي الذي سجلته منذ منتصف القرن مدن معينة كاسطنبول وسميرن وبيروت يعطى فكرة عن الوضع. فنحو عام ١٨٤٠، من المرجح ان عدد سكان اسطنبول كان اقل من ٤٠٠٠٠ نسمة. أما في عام ١٨٩٠، فإن هذا العدد يصل إلى ٩٠٠٠٠ نسمة. وفي المدة نفسها، سوف يرتفع عدد سكان سميرن من ١١٠٠٠٠ نسمة الى ٢٠٠٠٠ نسمة. أما بيروت،

فإن سكانها سوف يزيدون من ٤٠٠٠٠ نسمة من خمسينيات القرن التاسع عشر إلى نحو ٨٠٠٠ نسمة بعد ذلك بثلاثين سنة. والحال أن عدة مدن أخرى في الإمبراطورية - كسالونيك وأضنه وسامسون - تشهد تطويراً مماثلاً، حتى وإن كانت تظهر منحنيات نمو أقل أهمية. ومن المؤكد أن هذا النمو الديموغرافي إنما يرجع إلى تحول ظروف الحياة وتحسين الصحة العامة. كما أن المهاجرين المسلمين القادمين من روسيا لهم دور في هذا النمو. إلا أن المتذر تماماً تفسيره دون أخذ النزوح الريفي في الحسبان.

لماذا يرحل الفلاحون وسكان المراكز الريفية الصغيرة عن قراهم؟ إنهم يرحلون لأن الوجود فيها أصبح بالغ الصعوبة وأنه أحياناً ما يكون محصول رديء أو غارة لصوصية أو كارثة أخرى ما كافية لدفع قرى باكملها إلى الفنوط. وخلال مجاعة ١٨٧٣ - ١٨٧٤ الكبرى، سوف يرى الرحالة الأوروبيون حشوداً من الفلاحين الجائعين الهائمين على وجوههم على طرق وسط الأناضول والذين تركوا ممتلكاتهم بحثاً عن أسباب للعيش في أماكن أخرى. لكن اقدار الحياة الريفية لا تفسر كل شيء. فإذا كان سكان الأرياف يبدأون في هجر أراضيهم، فإن ذلك إنما يرجع أيضاً إلى افتقارهم بالمدينة، مدينة التنظيمات، التي تنمو تبادلاتها التجارية مع الغرب، والتي تتزود بنواة صناعية، والتي تعمر بالمنشآت الجديدة، والتي تكفل لسكانها قدرأً من الحماية من الكوارث، والتي، بوجه خاص، تتيح عملاً لكل من يبحث عن عمل. ومن الواضح أن المدن الأكثر جاذبية هي تلك التي تشكل بؤرة للتوسيع الاقتصادي للإمبراطورية: العاصمة، والموانئ الكبرى على بحر ايجة والبحر المتوسط، وكذلك البؤر الجديدة للتصنيع والنمو الزراعي كسامسون أو أضنه.

وغالباً ما تسبق مرحلة انتقالية الرحيل إلى المدينة: الهجرة بحثاً عن عمل موسمي. واعتباراً من أواسط القرن التاسع عشر، مع التطور التدريجي

للمحاصيل التجارية في سهول الاناضول الساحلية، فإن التحركات المؤقتة من هذا النوع سوف تتسع أكثر فأكثر. والحالة الأكثر أهمية هي حالة الهجرات في اتجاه قبليقيا والتي تعيّن كل سنة عدة عشرات ألف من الأفراد القادمين من الهمبة الأناضولية ومن طوروس. ويجري تشغيل غالبية هؤلاء العمال في زراعة القطن، الذي أدخل حديثاً إلى المنطقة. كما يشارك عدد معين منهم في جنى المحاصيل. ومع انتهاء الموسم، فإنهم لا يعودون كلهم إلى الأماكن التي جاءوا منها. فهناك دائماً من يبقون، إما لأنهم قد نجحوا في الحصول على عمل في ضياع السهل الشاسعة، أو لأنهم قد وجدوا عملاً في المدينة، في أضنه أو ميرسين.

والى جانب هذه الانزياحات لهؤلاء العمال الموسميين، لابد من اعطاء مكان أيضاً لهجرات قبائل البدو الرحل. وهذه القبائل، التي ماتزال عديدة - خاصة في الاناضول وفي الولايات العربية - ، تواصل الانشغال بأنشطةها التقليدية، على الرغم من العداوة التي يبديها تجاههم السكان المستقرون. لكننا أمام بدأوة أخذة في التلاشي، يبدو زوالها حتمياً. ففي أماكن كثيرة، تستقر القبائل بشكل عفوئ، غالباً على أراضٍ يتم استطيانها لأول مرة، عندما تكون الأهمية الاقتصادية لمثل هذا التحول واضحة. لكن الدولة هي التي تتدخل أحياناً، مستخدمة القوة متلماً فعلت من قبل أكثر من مرة. وبوجه خاص، فإن الأمور تسير على هذا النحو في سهل قبليقيا ومشارفه الجبلية حيث تؤدي عملية «الاخضاع» التي كلف أحمد جودت باشا بقيادتها في عام ١٨٦٥ ضد بعض القبائل التي ينظر إليها على أنها مسرفة في فوضويتها إلى تسكين جماعات هامة من البدو، بما يشكل نقطة انطلاق لنمو زراعي ملحوظ و، فيما بعد، لنمو صناعي.

والواقع أن هذه السياسة الخاصة بتسكين البدو لم يكن هدفها هو مجرد تسهيل السيطرة على جماعات سكانية يمكنها تعريض النظام العام للخطر. فهي تستجيب أيضاً لحاجة ملحة، هي العثور على السواعد الضرورية لانطلاق الزراعة

العثمانية، خاصة في الأقاليم التي يتم استغلالها لأول مرة. ومن أجل تلبية هذه الحاجة أساساً سوف يلجنَّ الباب العالى أيضاً إلى وسيلة أخرى: التوطين الجماعي، في الأراضي العثمانية، للمهاجرين القادمين من الخارج، من الإمبراطورية الروسية أساساً.

والواقع أن هذا التدفق للمهاجرين، والذي يمثل ظاهرة ديموغرافية كبيرة، لا يشكل حدثاً جديداً، فمنذ أواخر القرن الثامن عشر، بدأت في الاتجاه إلى الإمبراطورية العثمانية جماعات هامة من اللاجئين، القادمين من القرم ومن القوقاز ومن ضفاف بحر قزوين وكذلك من بلدان في وسط أوروبا كال مجر أو بوهيميا أو بولندا. لكن الأبواب سوف تكون مفتوحة بشكل أوسع منذ عهد التنظيمات. فبهدف تشجيع الهجرة، سوف يمضي قانون أصدره الباب العالى في عام ١٨٥٧ إلى حد وعد أسر المهاجرين بقطعة من الأرض وكذلك بالاعفاء من الضرائب ومن الخدمة العسكرية لمدة تتراوح بين ستة واثنتي عشرة عاماً، بحسب مكان الاقامة. والحال أن نتائج سياسة الترحيب بالمهاجرين هذه - والتي ازدادت تعززاً بإنشاء لجنة للمهاجرين في عام ١٨٦٠ - سوف تكون مثيرة. ويبدو أن موجة الهجرة الأكثر أهمية، وهي موجة هجرة تatars القرم، قد شملت أجمالي قرابة ٣٠٠٠٠ شخص بين عامي ١٨٥٤ و ١٨٧٦. كما أن التatars النجاشي وتatar الكويان سوف يجيئون بمئات الآلاف للاستقرار في الإمبراطورية العثمانية خلال وبعد حرب القرم. وفي الوقت نفسه، سوف تقدم شعوب القوقاز المختلفة من جهتها نحو ٥٠٠٠٠ مهاجر. وبالنسبة لعام ١٨٦٤ وحده، فقد سجلت الإحصاءات العثمانية نحو ٤٠٠٠٠ مهاجر قادمين من الموانئ الروسية.

والواقع أن هؤلاء المهاجرين، المستقررين في المناطق القليلة السكان في روميليا والأناضول وسوريا، سوف يكونون مستوطنين موفورى النشاط وسوف يسهمون إسهاماً فعالاً في التطور الاقتصادي للإمبراطورية. لكنهم، بطبيعة الحال، لا

يشكلون السلاح الوحيد الذى تتمتع به الحكومة العثمانية لإضفاء حياة جديدة على الأرياف. ففى توافق مع توطين يد عاملة وفيرة فى الأراضى المخصصة للإستيطان، لجأت السلطات، منذ بداية عهد عبد المجيد، إلى مجموعة كاملة من التدابير. فهناك، أولاً، فى عام ١٨٤٣، تدشين استقصاء ريفي واسع، تم القيام به فى غالبية الولايات، بهدف تحديد حاجات البلاد. وقد تزايدت المبادرات بعد ذلك: إنشاء وزارة الزراعة (١٨٤٦): إنشاء مدرسة للتعليم الزراعى على أطراف اسطنبول (١٨٤٧): إصدار قانون زراعى، فى عام ١٨٥٨، يعم الملكية الخاصة للأراضى، الإعفاءات الضريبية والتوزيع المجانى للبذور والنباتات بهدف تشجيع بعض المحاصيل المتخصصة كالتبغ والقطن والتوت؛ تحسين وسائل المواصلات، خاصة على الأراضى التى أدخلت حديثاً إلى مجال الزراعة، القيام بمحظوظ مختلف أعمال التجفيف والردم وتحسين الأحوال الصحية.

فما هي النتائج؟ إن الحكومة العثمانية سوف تعرضها باعتزاز فى «المعرض الوطنى» الأول الذى افتتح فى اسطنبول فى عام ١٨٦٢: عينات ممتازة من القطن والتبغ، أوعية معلومة بالشفوان الممتاز النوعية، سلال القمح والذرة، أنواع الأرز المختلفة، أنواع الصوف المختلفة، ومنتجات كثيرة أخرى أيضاً تبرز بينها آلات زراعية مستوردة من فرنسا وإنجلترا، تشكل ملحاً جذاباً رئيسياً من ملامح المعرض. إحتفالية ساذجة، لكنها تعطى مع ذلك فكرة عن الطريق الذى سلكته الزراعة العثمانية. الواقع أن هذه الأخيرة لن تتوقف، على مدار عهد التنظيمات، عن التقدم، خاصة فى قطاع المنتجات التصديرية: القطن، التبغ، الحبوب، الفواكه المجففة، النباتات المستخدمة فى الصباغة، الخشاش، الحرير...

والشاهد على هذا التقدم هو تضاعف مبيعات تركيا للمملكة المتحدة وفرنسا - أكبر شريكين تجاريين لها - بين عامى ١٨٥٥ و ١٨٧٥. وتعتبر بعض الأرقام مهمة بشكل خاص: ففى عام ١٨٥٥، تصدر الامبراطورية العثمانية ٤١٣٠٠

كجم من القطن إلى فرنسا؛ وفي عام ١٨٧٥، تتبع منه ٥٦٩٠٠ كجم للبلد نفسه. وفي المدن نفسها، تزيد صادرات الحرير من ٣٠٩٠٠ كجم إلى ١٢٦٥٠٠ كجم، وتزيد صادرات التبغ من ٤٣٤٠٠ إلى ٦٨١٠٠ كجم. وتكشف التجارة مع إنجلترا عن تطورات مماثلة بل وغالباً أكثر اثارة: تزايد مبيعات الفواكه المجففة بثلاثة أضعاف، تزايد مبيعات الحبوب بعشرة أضعاف، الارتفاع السريع لمبيعات الأفيون.

على أن هذا النمو، بالأرقام المطلقة، يظل متواضعاً. وسوف يتغير الانتظار إلى الفترة الحميدية حتى تبدى الزراعة العثمانية تحركاً حقيقياً وحتى ينفتح العالم الريفي على التحديث. فحتى ذلك الحين، نجد أن غالبية أولئك الذين اتيحت لهم الفرصة لاجتياز أرياف الامبراطورية قد رسموا لها لوحة شديدة الكآبة. الفلاح؟ جاهل وبائس. أدواته؟ عتيبة. التدابير، التي تتخذها الادارة لتحسين حالته؟ محدودة الفعالية. وصحيح أنه في هذا المكان أو ذاك تنشأ ملكيات واسعة يمكن أن نرى فيها بعض الآلات الزراعية وتطبيق أساليب استغلال حديثة. لكن أحداً لا يغيب عن بصره أن هذه الضياع النموذجية قد شيدت على تعاسة اليد العاملة التي تقلحها - والتي تتتألف غالباً من مزارعين جردوا من أراضيهم.

## الملمح الجديد للمدن

إذا كانت أرياف التنظيمات تتطور مع احتفاظها بملمحها التقليدي، فإن المدن، خلافاً لذلك، تشهد في العصر نفسه تحولاً شديداً الواضح. وبطبيعة الحال، فإننا نجد مدننا تظل في المؤخرة وإن تبلغ منعطف الحداثة إلا في وقت جد متأخر من القرن. أما المدن - الموانئ، والمدن الواقعه على المحاور الرئيسية للمواصلات وبعض عواصم الولايات فإنها تتميز منذ عهد عبد المجيد بملمح جديد. وتقدم اسطنبول المثل. على أن مدننا كازمير وسالونيك، أو حتى مدينة ذات حجم متواضع نسبياً كبورصا، لم تتأخر في السير على خطها.

وتتغير مدينة عصر التنظيمات أولاً لأنها تتعاظم، فمع تدفق المهاجرين والقرويين الذين أغرتهم مغامرة النزوح، غالباً ما يتحتم تخطي حدود المدن وانشاء احياء جديدة، في محيطها. ولما كانت مناطق السكن الجديدة هذه تستند إلى تنظيم حديث الزامي فإنه لم يكن هناك ما يجمع بينها وبين الأحياء القديمة. فالشوارع المنسقة المستعارة من الهندسة المدنية الغربية تحل محل الشبكة المعقدة من الأزقة والحارات الملتوية الضيقة. ووحدة النموذج والعقلانية تحلان محل ما بدا لأعين المخططيين في ذلك العصر فوضى تدل على ارتباك وتقلب الأهواء. وفي العصر نفسه، فإن العمارت الإيجارية تتکاثر في قلب المدن، بينما تبدأ الأسر المحظوظة في النزوح إلى أحياء أنساب، جد بعيدة أحياناً عن وسط المدينة، لكن الوصول إليها سهل بفضل تطور المواصلات - في بعض المدن العثمانية انتشرت العربية الخفيفة المكشوفة منذ بداية عهد التنظيمات- وشق طرق رئيسية جديدة.

لكن تغيرات أخرى كان من الأسهل رصدها. ففي المقام الأول، هناك مجمل البنى الأساسية المرتبطة بنمو وسائل المواصلات : محطات السكك الحديدية، مكاتب البريد، الأرصفة، مستودعات السلع، الفنادق. وفي اسطنبول، فإن بناءات مكاتب البريد، والتي انشئت منذ أربعينيات القرن التاسع عشر هي التي تبرز بوصفها أول علامات الانبعاث التدريجي لشبكات اتصال جديد. وسرعان ما سوف تكون هناك أيضاً الفنادق الكبرى المخصصة للمسافرين الأوروبيين. وهكذا ففي عام ١٨٥٥، لن تكف صحيفة چورنال دوكونستانتينوبل عن الثناء على فندق أمباسادور، وهو مبني مزود باجنحة رائعة وبقاعة لتناول الطعام «جد فخيمة». وسوف يتquin انتظار آخر سنوات عهد عبدالعزيز حتى تظهر إلى الوجود علامات أخرى: محطة سيركىچى الأولى (التي حل موطها في عام ١٨٨٩ المحطة الحالية)، خط سكة حديد العاصمة والذي يربط جالاتا ببيرا (١٨٧٥)، شبكة عربات الترام التي تجرها الحيوانات (١٨٧٢).

كما أن نمو التبادلات التجارية مع الغرب وانفتاح الامبراطورية على رؤوس الأموال الأجنبية يشكلان عاملاً هاماً من عوامل التغير الحضري. ففي اسطنبول وفي عدد من المدن الأخرى في الامبراطورية، يبدأ في التشكّل، نحو منتصف ستينيات القرن التاسع عشر، حتى للبنوك التي تؤكد واجهاتها المهيّة انتصار الرأسمالية الغربية. وحول هذه النواة الجديدة للنشاط الاستثماري – والتي تأخذ في تحويل الأسواق (البازارات) القديمة إلى مرتبة الغرائب المخصصة لفرجة السياح عليها – ، سوف يتشكّل حشد من الدور التجارية ومراكز الأعمال (إتش خاني). وهنا، تتركز الثروة في مكاتب ضيقّة متراكمّة فيما بينها. فقرب البنوك يجعل المكان باهظ الثمن.

وهذا المال الذي يتزايد وفراً يتوجّب اتفاقه. والحال أن مدينة التنقيمات، المفتونة بانمط الاستهلاك الأوروبيّة، هي أيضاً مدينة المحال الفاخرة، وقاعات المسرح والمقهاوي وأماكن التسلية من كل نوع. والواقع أن چيرار دو نيرفال، الذي تواجد في اسطنبول بعيد اعلان مرسوم جولخانة، كان شاهداً هناك على حياة جد دنيوية بالفعل، تتميّز على نحو خاص بمرور عدة فرق أوروبية للاوبرا. وبعد ذلك بثلاثين سنة، سوف تكون امكانيات التسلية اوفر عدداً بكثير، في العاصمة بالتأكيد، ولكن أيضاً في مدن الولايات، وخاصة في المدن – الموانئ الخاضعة إلى حد بعيد لنفوذ أوروبا. وفي بداية عهد عبدالحميد، فإن مدينة صغيرة كبورصا سوف يكون بوسعها هي أيضاً ان تفخر بوجود مسرح فيها. والواقع ان حاكم المدينة في ذلك الوقت كان أحمد وفيق باشا، أحد آباء المسرح العثماني.

وأخيراً، من المناسب الاشارة إلى أن الاصلاحات تجد في المدن دائماً تقريباً تجسّداتها الجماهيرية: الثكنات، المدارس، البنيات الادارية، المستشفيات، القصور.. والحال أن هذه البنيات، العديدة والمنتشرة إلى حد بعيد عبر مجمل الامبراطورية، لم يكن هدفها هو مجرد تلبية ضرورات عملية. فبحكم اتساع ابعادها، وفخامتها

خطوطها، وثراء عناصرها الزخرفية، نجد أنها توكل قوة الدولة وكذلك عصريتها التي تحمل صبغة احترام التقاليد الإسلامية.

فكيف يمكن ادارة هذه المدن التي تمر بتحول سافر؟ إن رجال التنظيمات بهمون بسرعة بالغة بهذه المسألة ويردون عليها بالاقتداء، مرة أخرى، بأوروبا. وتمثل الخطوة الأولى، بعد العديد من التحسسات، في الاتجاه، في عام ١٨٥٤، إلى إنشاء بلدية في إسطنبول، تحت رئاسة عمدة (شهير أميني) يتبعه مجلس من إثنى عشر عضواً. ومن بين المهام العديدة للجهاز الجديد، يبرز تحديد حالة الضرائب المحلية والرقابة على الأسواق، وإعمال تدابير النظافة، والرقابة على إمدادات المياه والمأون الغذائية وتنظيم أعمال البناء، وبعد ذلك بثلاث سنوات، سيتم اجتياز خطوة ثانية، أكثر أهمية: تقسيم العاصمة، اقتداءً بباريس، إلى عدة دوائر، لن ترى النور منها على الفور غير الدائرة السادسة، والتي تتالف من حي جالاتا وحي بيرا. وهذه «الدائرة السادسة» - التي تطمح إلى أن تكون نذراً من حيث الأزدهار والكفاءة الإدارية للدائرة الباريسية التي تحمل الرقم نفسه - إنما تتميز بطبع تجريبي. وكان على أعضاء البلدية المسؤولين عنها أن يجعلوا منها قطاعاً حضرياً نموذجياً مزوداً بشوارع مرصوفة وأرصفة وشبكة إضاءة المدينة بالغاز وشبكة توصيل للمياه، وخطوط منتظمة للبنيات، الخ، ويتأكد نجاح هذه التجربة بشكل شديد الجسم بحيث أن الأسلوب الجديد للادارة البلدية سوف يجرى البدء، منذ عام ١٨٦٨، في تطبيقه في الأحياء الأخرى في إسطنبول بل وفي بعض مدن الولاية. وفي عام ١٨٧٧، سوف نشهد النتيجة المنطقية لهذه العملية : إن قانوناً أصدره البرلمان الذي ظهر إلى الوجود سوف ينشر نظام إسطنبول البلدي عبر جميع مدن الإمبراطورية.

وفي توازي مع إنشاء هيكل بلدية جديدة، سوف نشهد في العقود نفسها ظهوراً - جد متعدد بعد - لشكل آخر للتدخل في حياة المدن : التخطيط الحضري.

والحال ان مصطفى رشيد باشا، الراغب فى اعطاء العاصمة العثمانية ملحاً مماثلاً للماضى الحاضر الأوروبي، قد صاغ عدة مبادئ عامه منذ عام ١٨٣٦ : يجب توسيع الشوارع، وازالة الأزقة، وشق طرق رئيسية كبرى، وتشكيل الأحياء على نحو منسق، واستخدام الحجارة فى البناء. والواقع ان مهندساً مانياً سوف يصبح فيما بعد واسع الشهرة، هو هيلموت فون مولتك، لن يتاخر فى تبني هذه المقترنات، مرسياً بذلك اسس الهندسة الحضرية للتنظيمات. وهى هندسة حضرية جد طموحة، وإن كانت قليلة الواقعية غالباً. واعتباراً من عام ١٨٤٨، تاريخ «قانون الانشاءات» الأول، سوف يجرى اقرار سلسلة باكملها من التدابير، على فترات فاصلة منتظمة، لتحسين النسيج الحضري. وإن تطبق بشكل عام إلا في الأحياء التسعة لمحيط المدن.

ومن جهة أخرى، فإن التنظيم يستفيد أولاً من الحرائق. فالبنسبة للمخططين، نجد ان هذه الكوارث التي تؤدى بشكل متكرر الى تدمير الأحياء القديمة إنما تمثل نعمة مشتهاه. وفي عام ١٨٥٦، يؤدى حريق الى تدمير ٦٥٠ منزلاً في حى أكسراي في اسطنبول؛ وبعد ذلك بوقت قصير، نجد ان الحى، الذي اعيد بناؤه بالكامل، يعرض مشهد مرعب من الشوارع ذات الاتساعات المنسجمة بشكل دقيق، كما ينص على ذلك قانون عام ١٨٤٨. وبعد ذلك بعشرين سنة، فإن وسط المدينة نفسه هو الذى يحترق، بين قرن الذهب وبحر مرمرة. وتستفيد السلطات من ذلك لشق الطرق الرئيسية وازالة الأزقة وتنظيم خطوط الشوارع. وفي عام ١٨٧٠، يتكرر السيناريو نفسه في بايوجلو، أحد الأحياء «الأفرونجية» في اسطنبول، حيث تأتى النيران على أكثر من ٣٠٠٠ بناية. وليس العاصمة وحدها هي التي تستفيد من جهود اعادة التنظيم هذه. ففى سالونيك وأزمير وكثير من المدن الأخرى في الامبراطورية، تتم الأمور بالشكل نفسه. ففي كل مرة ينشب فيها حريق، يستفيد منه رجال البلدية لتطبيق القواعد الجديدة للهندسة الحضرية – وإن لم يكن ذلك بشكل ناجح في جميع الأحوال.

على أن المخططين والمهندسين المعماريين الذين يتولون، بحكم الظروف، صوغ مدينة التنظيمات لا يكتفون بالنقل الأعمى عن الغرب. فهم يجتهدون في استحداث أسلوب اصيل يراعي التراث البيزنطي والتركي - الإسلامي للإمبراطورية. والمدهش هو أن المعماريين الأوروبيين، القادمين كخبراء، هم الذين يبرهنون بوصفهم أنشط المشجعين لهذه الرغبة في التوليف. وبالنسبة لهم، فإن المسألة في الأغلب لا تعود أن تكون مسألة تحقيق «بهاء للمنظر». أما بالنسبة للدولة، التي تستخدمهم، فإن ما يهمها في الواقع هو التأكيد القوى ل الهوية العثمانية.

## التوسيع الاقتصادي

بين العوامل المختلفة التي تحكم تطور المدن في عصر التنظيمات، يحتل تسارع الأنشطة الاقتصادية مكانة بارزة بشكل خاص. فاعادة تنظيم الموانئ وبناء المخازن ومحطات السكك الحديدية إنما يتمان من أجل التمكن من استيراد وتصدير كميات اعظم من السلع. أما البنوك فهي تبني من أجل تسهيل التبادلات التجارية وتمويل البنى الأساسية الضرورية.

وهذه الحياة الاقتصادية الأخذة في التوسيع موجهة إلى حد بعيد إلى الغرب. ففي عام ١٨٣٨، جرى توقيع معاهدة تجارية مع المملكة المتحدة، ثم مع فرنسا. وبين عامي ١٨٣٩ و ١٨٤١، جرى عقد اتفاقيات مماثلة مع سردينيا والسويد والنرويج وأسبانيا وهولندا وبروسيا والدانمرك ودوقية توسكانيا الكبرى وبيلچيكا. والحال أن جميع هذه المعاهدات، والتي نصت بشكل خاص على تخفيض ملحوظ للرسوم الجمركية بالنسبة للمنتجات المستوردة والغاية الامتيازات المنوحة للوسطاء المحليين، قد أرسست اسس نزعة ليبرالية شبه مطلقة في مجال العلاقات التجارية للإمبراطورية. وبشكل موازٍ، فإنها قد أسهمت إلى حد بعيد في وضع الاقتصاد العثماني تحت نفوذ الدول الأوروبية العظمى.

والواقع أن تطور التجارة الخارجية، الذي دشنته اتفاقيات ١٨٣٨ - ١٨٤١، انما يشكل الجانب الأكثر اثارة للنمو الاقتصادي الذي عرفته الامبراطورية في عصر التنظيمات. واليكم بعض الارقام الهامة : في عام ١٨٤٠، بلغت القيمة الاجمالية للصادرات العثمانية ٧.٤ مليون جنيه استرليني؛ ونحو اواخر عهد عبدالعزيز، سوف تصل الى قرابة ٢٠ مليوناً؛ وفي المدة نفسها، فإن الواردات سوف تنتقل قيمتها الاجمالية من ٢.٥ مليون جنيه استرليني إلى قرابة ٢٤ مليوناً. وهذا يعني ان قيمة التبادلات التجارية للامبراطورية قد زادت بخمسة اضعاف في غضون اربعين سنة. وتكتفى مقارنة هذا التزايد السريع مع نسبة النمو التي تصل الى نحو ٨٠٪ والتي تحقت خلال نصف القرن الممتدة من عام ١٧٨٠ الى عام ١٨٣٠ لتكوين فكرة عن الانطلاق الذي حدث منذ عهد عبدالجبار.

وهو انطلاق يستند اساساً إلى الزراعة وتربيبة الماشية. فالواقع أن تسع سلع - التبغ والقطن والقمح والشعير والزبيب والتين والحرير والخشخاش ووبر الماعز - تمثل وحدها، في اعوام ١٨٥٠ - ١٨٧٠، نحو ٦٠٪ من مبيعات الامبراطورية العثمانية. كما ان النسبة المتبقية تتالف ايضاً، بشكل اساسي، من منتجات زراعية: النباتات التي تستخرج منها الأصباغ، زيت الزيتون، الحبوب التي يستخرج منها الزيت، الجلود، الاسفنج، الخ. وهو انطلاق لا بد من الاشارة الى انه يستفيد ايضاً من الظرف الدولي. فالتوسيع الذي تعرفه الأسواق الأوروبية عند منتصف القرن التاسع عشر يعتبر مسؤولاً الى حد بعيد عن دينامية الصادرات العثمانية. كما أن حرب الانفصال التي تمزق الولايات المتحدة في بداية ستينيات القرن التاسع عشر تمثل نعمة بالنسبة للامبراطورية، فالىها يتوجه المستوردون الأوروبيون - خاصة أولئك الذين يتتمون الى قطاع النسيج - الذين وجدوا انفسهم محروميين من مصدر امداداتهم التقليدي. وما ان يتبدل الموقف، مع انتهاء الحرب الأمريكية، فإن التجارة العثمانية سوف تعانى من النتائج المرتبطة على ذلك. والحال

ان سبعينيات القرن التاسع عشر سوف تكون بالنسبة للتجارة العثمانية، خاصة فيما يتعلق بتصادرات القطن، فترة انحدار ملحوظ، لن تنسى مواجهته إلاً عبر استحداث قطاعات جديدة للأنشطة.

وفي مقابل منتجاتها الزراعية، تحصل الامبراطورية من شركائها التجاريين - وأهمهم بريطانيا العظمى (التي تجلى منها عند اواخر السبعينيات نسبة ٤٥٪ من الواردات العثمانية) وفرنسا (١١.٨٪ من الواردات العثمانية في الفترة نفسها) والنمسا (١١.٨٪) - على مجموعة متنوعة كاملة من المنتجات المصنعة (المنسوجات، الملابس، الأسلحة، الآلات، ساعات الحائط، الأدوات المختلفة، اسلاك التلغراف، المنتجات الدوائية، الخ)، وكذلك على سلع من المستعمرات (السكر، التوابيل) ومواد أولية كالفحم والمعادن المختلفة. أما ان الميزان التجارى سيميل باستمرار لصالح اوروبا، فإن ذلك يمثل مشكلة خطيرة لن تتمكن الامبراطورية ابداً من حلها. لكن الأكثر مدعاه للانشغال بكثير هو الآثار السيئة لهذه الواردات على الانتاج الحرفي المحلي. وكان اوبيشيني قد اشار الى هذا الخطر، في كتابه «رسائل عن تركيا»، منذ منتصف القرن. وفي قطاع المنسوجات، بوجه خاص، تعتبر الكوارث جسيمة. وهكذا فإن ولاية بورصا، على سبيل المثال، كانت قد انتجت في عام ١٨٤٣ نحو ٢٠٠٠ قطعة من المنسوجات - من القطن والحرير. وبعد ذلك بعشرين سنة، فإنها لن تنتج غير ٣٠٠ قطعة من هذه المنسوجات. وفي جميع الولايات الخاضعة على نحو مباشر للتغلغل الغربي، تشير الاحصاءات إلى انهيارات مماثلة. ولا تصمد بشكل أفضل غير الاقاليم الواقعة بعيداً عن الشبكات التجارية الكبرى - وتلك هي الحالة بوجه خاص في الأناضول الشرقية : ففي ايزينجان وديار بكر وخربوط وما لاتيا، اذا اكتفينا بالاشارة الى عدد قليل من مراكز الانتاج من بين مراكز أخرى كثيرة، نجد ان المئات، واحياناً أكثر من ألف من ورش النسيج الحرفي تواصل العمل حتى عشية الحرب العالمية الأولى.

وفي وجه هذا التدفق للمنتجات المصنعة الأوروبية، لا تجد الامبراطورية نفسها دون موارد. فسرعان ما سوف تتشكل، كبديل عن الحرف الأخذة في التلاشى، حرف «حديثة» قادرة على تحسس الحاجات الجديدة : حرف صناع الكراسي والنجارين (الذين يقلدون الآثار المستوردة من إنجلترا وفرنسا وأماكن أخرى) وحانكى الملابس ذات الطراز الأوروبي وصانعى الأحذية والساعات والميكانيكين، الخ. كما سوف نشهد ظهور عدد من «الفابريقات»، التي تشكل النواة الأولى لقطاع صناعى لن يبدأ في التطور، إلا في وقت متاخر من القرن. وفي غالبية الحالات، فإن هذه الفابريقات هي منشآت تابعة للدولة تنتج منتجات مخصصة للجيش (منسوجات، بزات عسكرية، أحذية، أغطية، طرابيش، أسلحة) كما تنتج منتجات كمالية - في هيريك، تنتج فابريقة نموذجية السجاد الثمين والمنسوجات الحريرية، والمنسوجات المخملية - لتلبية حاجات القصر والفتات المحظوظة.

وفي هذا المكان أو ذاك تولد أيضاً أول المشروعات الخاصة : تلك هي حالة مصنع المناديل الحريرية الذي انشأه مواطن فرنسي في بورصا في عام 1850، أو حالة مصنع البياضات الإيطالي الذي أنشئ في ازمير في عام 1862 أو ، بشكل خاص، حالة العشرات من ورش غزل الحرير الصغيرة التي اقيمت في مختلف مناطق انتاج الحرير في الامبراطورية. وأخيراً فإن قطاعاً آخر سوف يتطور، وبشكل أسرع من المصانع، هو قطاع الانتاج المنجمي. فعدة حرب القرم، نجد أن المخزونات العثمانية من الفحم والنحاس وال الحديد ومواد أخرى مختلفة كالفضة والكروم وحجر السن أو البُرْدَق سوف تكون ذات جاذبية شديدة بالنسبة للمستثمرين الأوروبيين بحيث ان الباب العالى سوف يتعين عليه، في عام 1861، اصدار قانون يحدد حدأً اقصى من عشر سنوات لأجل الامتيازات ويرغم الحاصلين على امتيازات التقسيب على دفع ربع اجمالي ارباحهم للدولة.

وفي النهاية، فإن الامبراطورية العثمانية تشكل، في هذا المنتصف للقرن التاسع عشر، بلداً يملك امكانيات ضخمة. فهي بزراعتها الأخذة في التوسيع،

وبمواردها المنجمية الضخمة، ومتطلباتها المتنوعة الكثيرة من حيث التجهيز الصناعي والخدمات، وهي مزايا من المناسب ان نضيف اليها استقرار نظام حكمها السياسي، انما تتيح لروح الاستثمار مجالاً ممتازاً للحركة. ومن الواضح ان رجال الأعمال الغربيين لن يتأنروا في ادراك ذلك. والحال ان المواطن الفرنسي الذى اتجه، فى عام ١٨٥٠، إلى انتاج المناديل الحريرية فى بورصا ليس غير واحد من اوروبيين عديدين جاءوا للبحث عن الثروة، خلال الفترة نفسها، فى ارض الاحلام العثمانية.

والى جانب هذه المبادرات الفردية، نجد ايضاً مبادرات المجموعات المالية والبنوك الكبرى. وال الحال أن العديد من هذه المؤسسات انما يدين بوجوده الى الامكانيات الجديدة التي أصبحت متاحة في الامبراطورية، خاصة بعد حرب القرم. وتلك هي، بوجه خاص، حالة البنك السلطانى العثمانى، وهو منشأة فرنسية - انجليزية تأسست في عام ١٨٦٣ إثر الكثير من المحن وتلعب دور بنك الدولة العثمانية. كما انها حالة الكثير من المؤسسات الأخرى التي تحمل اسماء لها دلالتها: الشركة العامة للامبراطورية العثمانية (١٨٦٤)، بنك التسليف العثمانى العام (١٨٦٩)، بنك القسطنطينية (١٨٧٢)، فرع الشركة العامة، الشركة العثمانية للأوراق المالية (١٨٧٢)، البنك النمساوي - العثمانى (١٨٧١)، البنك النمساوي - التركى (١٨٧١). وهذه المؤسسات وكثير من المؤسسات الأخرى انما تتمثل مهمتها الأولى في تزويد الدولة العثمانية بمال الذي تحتاجه. إلا انها سرعان ما تهتم ايضاً بتمويل شركات مختلفة تتبعها، كلها تقريباً، الى قطاع المواصلات والى قطاع الخدمات العامة للبلديات.

والإمام الأكبر هو القطار، الذي تعلق عليه الرأسمالية الأوروبية أمالاً عظمى. وفي هذا المجال، كانت البدايات متواضعة، لكنها واعدة : فخط السكك الحديدية العثمانية من ازمير الى آيدين التابع لصاحب الجلالة السلطان، والذي دشن في

عام ١٨٦٦ وشيد برؤوس اموال انجليزية وطوله ١٣٠ كيلو مترا، انما يخدم مناطق ازمير الداخلية يثبت كفاعة السكك الحديدية في نقل السلع الى ميناء تصديرها؛ اما خط السكك الحديدية من ازمير الى كاسابا، الذي يبلغ طوله الاجمالى ١٦٩ كيلومترا، والذي دخل الخدمة في السنة نفسها، وامتداده الى الاشيهير (١٨٧٢)، والخاضعان لها ايضاً لسيطرة رؤوس اموال بريطانية، فإنهما يلعبان، في قطاع آخر من الاراضي الواقعه وراء بحر ايجه، دوراً مماثلاً لدور خط ازمير - آيدين؛ وأخيراً، فإن الشركة السلطانية لخطوط السكك الحديدية في تركيا الاوروبية (التي سوف تصبح فيما بعد شركة استثمار السكك الحديدية الشرقية)، والتي تكونت في عام ١٨٦٩ على يد مجموعة مالية تجمع رؤوس اموال بلجيكية وفرنسية ونمساوية، نجد انها تدين، عند اواخر عهد عبدالعزيز، خطأً يبلغ طوله الف كيلو مترا، ويشكل الجزء الأول في شبكة مهمتها ربط تركيا بالمدن الرئيسية في اوروبا.

لكن رأس المال الكبير لا يهتم بالسكك الحديدية وحدها، وإن تک المشاريع عن الأزدهار وسوف ينتهي بعضها الى النجاح. وفي عام ١٨٥٨، نجد ان الكونت ادمون بوپيرثوي ينشئ شركة لبناء طريق مرصوف بين بيروت ودمشق؛ وبعد ذلك بسنوات قليلة (اعتباراً من عام ١٨٦٢)، سوف يكون بوسع مستخدمي الطريق اجتياز مسافة الـ ١١٢ كيلو مترا التي تفصل بين المدينتين في وقت قياسي لا يزيد عن اثنى عشر ساعة! ونحو الفترة نفسها، تبدأ مشروعات استثمارية أخرى في التركيز على المشكلات التي طرحتها نمو الملاحة البحرية. والحال أن شركة ارصفة موانئ ازمير، والتي تأسست في عام ١٨٦٧، إنما تعطى اشارة البدء للاتجاه، عبر الامبراطورية، الى الاضطلاع بسلسلة كاملة من الاعمال الخاصة بالموانئ، التي سوف تستمر حتى اوائل القرن العشرين. اما شركة كولاس وميشيل، التي يوجد مقرها العام في باريس، فهي تتهكم من جهتها، في بداية ستينيات القرن التاسع عشر، في اقامة مائة فنار على مواضع مختلفة من الساحل العثماني.

وفي مجال الخدمات العامة، فإن المبادرة الأكثر أهمية هي المبادرة التي اتخذها البنك العثماني، في عام ١٨٦٩، للمشاركة في تمويل شركة ترام اسطنبول. ويعيد ذلك، سوف نشهد أيضاً تكوين شركة للمياه، في المدينة نفسها، برعاية عدة بنوك فرنسية. وليس ذلك غير بداية. فبعد ذلك بعقود قليلة، سوف نشهد في المدن الكبرى للامبراطورية امتيازات من هذا النوع نفسه.

وطبيعي ان الشيء الهام، بالنسبة لكل هذه المشاريع، هو تحقيق عائد من وراء استثماراتها. فالمشاريع الوحيدة التي ترى النور هي المشاريع التي تبدو مربحة. ولا يأخذ رأس المال الكبير الأوروبي مصالح الامبراطورية العثمانية في اعتباره إلا بشكل ثانوي للغاية. والحق أن هذه الامبراطورية ليست في نظر الجماعات المالية غير قطعة من الكعكة الاستعمارية الكبيرة التي تتنازع عليها الدول. وهي قطعة كبيرة إلى درجة يتغدر على أية دولة أوروبية التفكير في الاستئثار بالتهاجمها. وتبدأ مناطق النفوذ في الارتسام بالفعل: العراق ومصر وشبه الجزيرة العربية، وربما فلسطين، لإنجلترا؛ سوريا وجنوب شرقى الاناضول و ، خصوصاً ، تونس، لفرنسا؛ محيط البحر الأسود والأناضول الشرقية لروسيا؛ البلقان لروسيا والنمسا... .

والباب العالى يدرك الخطر - وذلك بقدر ما أن الأزمات التي تتفجر على مدد منتظمة لا تكف عن تذكيره بهشاشة الوضع الذى تجد فيه الامبراطورية نفسها - لكنه يتظاهر بأنه لا يدركه. وذلك لأن الامبراطورية، المنهمكة فى استراتيجية نمو تستند إلى الحرية الاقتصادية، تحتاج إلى أوروبا ولا يمكنها التفكير فى ادارة الظهر لها. فهى تحتاج إلى منتجاتها ومعارفها ورؤوس أموالها. كما أنها تحتاج إلى أسواقها. وأوروبا جد ضرورية بالنسبة لها إلى درجة أنها مستعدة، إذا تحتم ذلك، لأن تدفع لها ثمناً غالياً مقابل المساعدة التي تقدمها.

## نهضة الملل

انقاذ الامبراطورية : للوصول الى ذلك راهن الباب العالى على الانفتاح - الاقتصادي والسياسي والايديولوجي - على الغرب. لكنه ما زال يملك في جعبته ورقة كبرى اخرى : ورقة الاتحاد الأخوى لجميع شعوب الامبراطورية، تحت موالجان السلطان.

وسعياً الى تأمين هذا الاتحاد، الذى لا يمكن ان يوجد في غيابه سلم اهلى، فain رجال التنظيمات قد اكثروا من ابداء دلائل العطف على الأقليات. فبموجب مرسوم جولخانه السلطانى، وعدوا جميع رعاياها الامبراطورية، ايًا كان جنسهم أو ديانتهم، بأمن تام فيما يتعلق بحياتهم وكرامتهم وثرواتهم واحترام حقوقهم الشرعية، كما وعدوهم باصلاح للنظام الضريبي يسير في اتجاه العدل. ثم إن فرمان الاصلاح لعام ١٨٥٦، والذي صدر غداة حرب القرم، تحت ضغط الدول الخليفة للامبراطورية، سوف يقطع شوطاً ابعد في طريق تقديم التنازلات بضمائه للأقليات حرية العبادة والمساواة مع المسلمين امام القضاء وفي مجال الضرائب، وأمكانية تولي جميع المسؤوليات الادارية، والتتمتع الحر بحصانتها التقليدية، خاصة في مجال التنظيم الداخلى للطوائف.

على أن هذه التنازلات، التي قوبلت بارتياح عظيم من جانب غير المسلمين، إنما تمثل سلاحاً ذا حدين. فمن المؤكد، من حيث الأساس، أنها تتميز بطابع توحيدى وهى بذلك لا يمكنها إلا أن تسهم في تأكى الجماعات السكانية الخاضعة. لكن الحكومة العثمانية، بتركها من جهة أخرى للطوائف حق التسيير الحر لشئونها الداخلية، إنما تبيح لها ايضاً، بحكم ذلك، أن تنفلق على نفسها في كياناتها الخصوصية. ونجد في ذلك واحدة من ابرز مفارقات التنظيمات. فالمثل الأعلى للاتحاد والأخاء الذي دافع عنه المصلحون دفاعاً ساماً يلقى ترحيب الجميع، لكنه يتراافق مع نتيجة معاكسة : نهضة مختلف «أمم» الامبراطورية (ان المصطلح

العثماني الذي يشير إليها، «الملل»، يستعيد مفهوم الطوائف الدينية)، تحت التأثير المزدوج للمذاهب المستعارة من النزعات القومية الأوروبية والmbدا العثماني الخاص بـ «حرية التصرف» في مجال إدارة شئون الطوائف.

والواقع ان الأرمن، المنخرطين منذ مستهل القرن التاسع عشر في عملية احياء اقتصادي وثقافي قوية، هم أول من يدركون الفائدة التي يمكن الحصول عليها من النوايا الحكومية الطيبة. وهناك عالمة تاريخية: ففي عام ١٨٥٠ نجد أن أولئك الذين نجح المبشرون البريطانيون والأمريكيون في تحويلهم إلى اعتناق البروتستانتية من بين الأرمن - وعدهم يصل إلى نحو ١٥٠٠٠ في مجلـل الامبراطورية - قد حصلوا من الباب العالى على حق تكوين طائفة مستقلة، هي «الأمة البروتستانتية»، يرأسها اسقف يساعدـه مجلس ديني، لكنـها تحـوز أيضاً لجنة غير اكـليريكـية مهمتها ادارـة الشـئون المـدنـية للـعملـة الجديدة. وهذا هو النـموذـج الذي سـوف يستـلمـه الأـرـمنـ الجـريـجوـريـونـ، الأـكـثـرـ عـدـدـاًـ بـكـثـيرـ فيـ الـامـبرـاطـورـيـةـ، لـاحـيـاءـ طـائـفـتـهـ. وـالـحـالـ أنـ الـمـحاـولـاتـ الـأـلـىـ فـيـ هـذـهـ الـاتـجـاهـ كـانـتـ قدـ جـرـتـ حتىـ قـبـلـ اـعـلـانـ التـنـظـيمـاتـ، تـحـتـ تـأـيـيدـ عـدـدـاًـ إـلـىـ تـاكـيدـ اـمـتـياـزـاتـ مـكـتبـةـ، خـاصـةـ فـيـ مـجـالـ الـادـارـةـ الدـاخـلـيةـ. لـكـنـهاـ، عـلـىـ غـرـارـ لـائـحةـ الأـمـةـ البرـوتـسـتـانتـيةـ، تـنـصـ عـلـىـ اـنـشـاءـ جـمـعـيـةـ مـاـئـةـ وـأـرـبـاعـ عـضـوـاـ، تـتـأـلـفـ فـيـ غالـيـتـهاـ مـنـ مـدـنـيـنـ، وـانتـخـابـ هـذـهـ جـمـعـيـةـ لـجـلـسـيـنـ، اـحـدـهـماـ دـيـنـيـ، مـسـتـوـلـ عـنـ الشـئـونـ الرـوـحـيـةـ، وـالـآـخـرـ مـدـنـيـ، يـهـتـمـ بـالـشـئـونـ الـاـقـتـصـادـيـةـ وـبـالـتـعـلـيـمـ. وـيـعـتـبرـ ذـلـكـ تـجـديـداـ سـوـفـ يـتـبـيـنـ أـنـ خـطـيرـ النـتـائـجـ. فـالـوـاقـعـ أـنـ جـمـعـيـةـ بـدـعـ مـنـ الـعـانـصـرـ الـأـكـثـرـ رـادـيـكاـلـيـةـ، لـنـ تـتأـخـرـ عـنـ

على ان «لائحة الأمة الأرمنية» هذه لا تبدل كثيراً وضعية الطائفة داخل الامبراطورية. فهي لا تؤدي، أساساً، إلا إلى تأكيد امتيازات مكتسبة، خاصة في مجال الادارة الداخلية. لكنها، على غرار لائحة الأمة البروتستانتية، تنص على إنشاء جمعية من مائة وأربعين عضواً، تتالف في غالبيتها من مدنيين، وانتخاب هذه الجمعية لمجلسين، أحدهما ديني، مستول عن الشئون الروحية، والآخر مدنى، يهتم بالشئون الاقتصادية وبالتعليم. ويعتبر ذلك تجييداً سويف يتبين أنه خطير النتائج. فالواقع أن الجمعية، بدفع من العناصر الأكثر راديكالية، لن تتأخر عن

التحول الى برمان حقيقى للطائفة ولا عن البروز على المسرح عبر اتخاذ مواقف هدامة بشكل مطرد، تصل الى حد المطالبة دون مراوغة بالاستقلال الذاتى للولايات المأهولة بالأ Armen. ومن جهته، فإن البطريرك - خاصة ميجيربيتش خريميان، المنتخب فى عام 1869، وخليفته نرسيس ثاريايديان - ، مستنداً الى هذه الركيزة المواردة بالحركة، لن يتتردد فى تجاوز حدود دوره الدينى ليصبح المدافع عن المطالب القومية التى تطرحها الجمعية.

وعلى المستوى المؤسسي، شهدت الملة اليهودية، مع فاصل زمني قصير، نفس التطور الذى شهدته الطائفة الأرمنية. وهنا ايضاً، بدأ الأمور بتحسسات وبهجوم شنته الصفوات الليبرالية ضد العناصر المحافظة المصراة على عدم تغيير شيء فى النظام القائم. وهنا ايضاً، مرة أخرى، تم فى نهاية الأمر اعداد لائحة وعرضها على الحكومة للتصديق عليها. والحال ان هذه اللائحة، الصادرة فى عام ١٨٦٥، تشبه كثيراً لائحة الأرمن الجريجوريين. على انها لن تكون لها الآثار السياسية نفسها. فاليهود، المبعثرون على شكل جزء صغير فى مختلف ارجاء الامبراطورية من الصعب عليهم المطالبة، آنذاك، بوطن قومى، وكل ما يمكنهم التطلع اليه هو تحسين وضعهم المادى والثقافى. وسوف تسهم اللائحة الجديدة فى ذلك بتقييد دور الحاخams، الذين يتخذون موقفاً شدید الفتور غالباً تجاه الأفكار الجديدة، ويمنحها الوجاهة غير الالكترونية حق مراقبة جميع المؤسسات التى يسيطر عليها الحاخams : المدارس، المستشفيات، الجمعيات الخيرية، الخ.

وتتخذ الأمور مع اليونانيين ملحاً آخر. فبين صفوف الأمة الأرثوذكسية، يوجد بالتأكيد، كما بين صفوف اليهود والأرمن، فريق من المجددين يناضل من أجل علمنة معينة للمؤسسات الطائفية. بل إننا نجد بينهم متخصصين للنزعية الهيلينية، مستعدين لحفز حركة مماثلة للحركة التي أدت إلى تنشيط الطائفة الأرمنية. على أن البطريركية تتبع متحجرة، بل ومعادية، تجاه كل هذا النشاط، وذلك دون شك، لأن المصالح محل الرهان ملحوظة. وخاصة المصالح المالية :

فرجال الدين الأرثوذكس، بفضل الضرائب الكنسية والمتلكات العديدة التي يمتلكونها، يتمتعون بموارد ملحوظة ولا يمكنهم إلا أن ينتابهم الشك في محاولة غير الأكليريكيين الرامية إلى التدخل في شئونهم.

لكن إعادة صوغ المؤسسات الطائفية سوف تحدث برغم كل شيء، لكنها سوف تكون محدودة. ذلك أن سلسلة من اللوائح التي صيغت بين عامي ١٨٦٠ و ١٨٦٢ سوف تنشيء اجهزة لا يغيب عنها المدنيون، إلا أنهم لن تكون لهم فيها سلطة كبيرة: جمعية لا تجتمع إلا بمناسبة انتخاب البطريرك؛ مجمع اساقفة مسئول عن المسائل التي تمس العقيدة والانضباط الكنسي؛ مجلس مختلط يتمثل مجال عمله في الشئون المالية والتعليم وأعمال الخير والعدل. وفي هذا المجلس الأخير، يتمتع غير الأكليريكيين بالأغلبية. على أن القرارات الهامة لا يمكن اتخاذها إلا بموافقة أعضاء مجمع الأساقفة.

والخلاصة إننا أمام اصلاح مجاني، يبقى على صلاحيات البطريركية دون تغيير تقريباً. لكن ذلك لا يرجع إلى أن هذه الأخيرة لا يؤرقها شيء. فالواقع أن الكنيسة الأرثوذكسية، منذ عدة عقود، تجد نفسها مواجهة بأزمات جد خطيرة: يروز التطلعات الانفصالية بين صفوف رجال الدين البلغاريين والرومانيين، الراغبين على حد سواء في التخلص من النير اليوناني - وهو نير يتالف من الاستعباد الثقافي واللغوي، كما يتالف من الاضطهاد الاقتصادي - وتكوين كنائس مستقلة قادرة، إذا لزم ذلك، على تقديم اسهامها إلى حركات الاستقلال القومي التي تأخذ في الظهور في المتلكات البلقانية للامبراطورية.

وفي رومانيا، نحو منتصف القرن، كانت رومنة الكنيسة تشكل بالفعل عملية جد متقدمة، وسرعان ما لن يكون أمام البطريركية إلا أن تسليم بالوضع (على أن الاعتراف الرسمي بكنيسة مستقلة رومانية لن يتم إلا في عام ١٨٨٥). وفي المقابل، فإن الوضع في الولايات التي يسكنها البلغاريون سوف يكون أكثر تشوشًا.

فالمدافعون عن الوضع القائم والمطالبون بإنشاء كنيسة مستقلة ينخرطون في حرب موقعة حقيقة. فهم يتذمرون بضراره على كل قبة اجراس، وعلى كل مدرسة. لكن انصار إنشاء كنيسة قومية بلغارية سوف ينتهيون بكسب القضية. وفي عام ١٨٦٠، أدت القطيعة بين الكنيسة البلغارية في اسطنبول والبطريركية إلى اعطاء دفعه قوية للانشقاق. وسوف يجيء الاعتراف بالأمر الواقع بعد بضع سنوات : ففي عام ١٨٧٠، وبالرغم من الحرميات التي أصدرها البطريرك، سوف تتوافق الحكومة العثمانية على إنشاء أسقفية بلغارية مستقلة.

والحال أن إنشاء هذه الكنيسة المستقلة إنما يشهد بقوة - شأنه في ذلك شأن تكوين الأمة البروتستانتية قبل ذلك بعشرين سنة - على الاتجاه إلى التفتت والذي ابنته الملل غداً اعلن التقسيمات. وإلى نفس الظاهره ينتهي رفع طوائف صغيرة كالسريانيين والكلدانين، خلال العصر نفسه، إلى مستوى «الأمم».

ومن الواضح أن تكوين هذه الجماعات الطائفية المستقلة وضع حد النزعات القومية المصاحب له لا يتمشيان على نحو مناسب مع الجهد الذي بذلها الباب العالي من أجل تعزيز التعايش السلمي بين الأعراق والديانات. إلا أنه، معأخذ كل شيء في الحسبان، من المناسب الاعتراف بأن المصلحين العثمانيين لم يفعلوا غير جنى ثمار ما زرعوه. وليس هناك ما يدعو إلى الاستغراب في أن جرعة معينة من الحرية ومن الانفتاح على أفكار التقدم قد فتحت الطريق أمام هجمات متكررة على النظام القائم.

## الرجل المريض

حلقة مفرغة : فالإصلاحات تخلق مجالاً ملائماً لانبثاق المطالب. إلا أنه لا غنى عن الاتجاه إلى إصلاحات لمحاولة درء الأخطار المحدقة من كل جانب. ومن المؤكد أن الإمبراطورية إذ تدع نفسها أسييرة لمثل هذه الدوامة، لابد وأن تكون جد مريضة. والوضع جد مثير للقلق بقدر ما ان أولئك الذين يزعمون الحرص على

الاعتناء بها، الدول العظمى للائتلاف الأوروبي، قلما يبدو أنهم عازمون على إنقاذها. والعبارة التاريخية التي قالها القيصر نيقولا الأول في عام ١٨٥٣ للسير هاميلتون سيمور، سفير إنجلترا، خلال حفل اقامته الدوقة الكبيرة هيلين، انما تتميز في هذا الصدد بازدواجية شديدة الوضوح : «اننا مسؤولون عن {...} رجل جد مريض؟ واقول لك بصراحة أنه سوف يكون من سوء الحظ البالغ أن ينجو من ايدينا، في يوم من هذه الأيام، خاصة قبل ان يتسعى لنا اتخاذ جميع الاستعدادات **الضرورية**.».

والاحظار مائة، عديدة، منذ بداية عهد عبد المجيد: حرب دائرة مع مصر، نار كامنة في لبنان، مصاعب في كريت، وضع مضطرب في البلقان. والصحف الأوروبية تنشر عنواناً مناسباً يبرز على فترات منتظمة : أزمة الشرق. لكن كلمة «الأزمة» يجب، في الواقع، فهمها في صيغة الجمع، فمن الواضح ان الامبراطورية العثمانية تجتاحها الأزمات من كل حدب وصوب.

## الشرق في أزمة

بالنسبة للسلطان الجديد، تبدأ الأمور بكارثة: فنحو منتصف يوليو ١٨٣٩، بعد اسابيع قليلة من انتصار المصريين الساحق على قوات محمود الثاني في نيزيب، يسلم احمد باشا فوزى، الاميرال الأعلى للسطول العثماني، جميع سفنه لـ محمد على، سعياً الى تفادى سقوطها في ايدي الروس، حلفاء الباب (العالى) غير المرغوب فيهم كثيراً. وفي اسطنبول، يحدث الذعر. إذ كيف يمكن صد مصر دون اسطول؟ والى اى حد سوف تمضي مصر؟ إن احداً لا ينسى ان قوات ابراهيم باشا قد وصلت في عام ١٨٢٣ الى كوتاهيه، على بعد مجرد عدة مئات من الكيلومترات من العاصمة العثمانية. والحال ان الحكومة العثمانية، التي استولى عليها الذعر، سوف تهرون الى عرض الملكية الوراثية لمصر على محمد على. لكن من يحكمون القاهرة لا يقبلون ذلك : فهم يريدون ايضاً سورياً وقبرصياً كما يريدون

تنحية الصدر الأعظم، خسرو باشا. ويتضاعد التوتر وتلوح في الأفق بالفعل نذر حرب جديدة.

على ان المسألة جد خطيرة بحيث لا يمكن ترك الامبراطورية العثمانية ومصر تسويان خلافهما بنفسيهما. فعلى نتيجة الأزمة يتوقف كل توازن القوى في البحر المتوسط. والحال ان الدبلوماسية الأوروبية، التي يجري حثها على التدخل من جانب مصطفى رشيد، سفير الباب (العالى) آنذاك فى لندن، سرعان ما سوف ترى ان عليها التحرك لايجاد تسوية تتمشى مع مصالح الدول العظمى المتقاربة والمتنافة فى آن واحد.

وسوف تستمر المساومات لمدة تزيد عن سنتين، حيث تتميز على نحو خاص بالتنافس بين فرنسا وإنجلترا. فالأولى، التي ترى ان من شأن سيطرة مصرية على سوريا السماح لها بزيادة نفوذها الخاص فى المشرق، تلجأ الى مساندة محمد على. أما إنجلترا، فى المقابل، والتى وقعت معاهدة تجارة مربحة مع الباب العالى، فإنها تؤيد المواقف العثمانية، لأنها تعتمد على حكومة اسطنبول فى مساعدتها على احباط الدسائس الفرنسية. كما ان دولة اخرى تحس انها معنية على نحو مباشر بالأزمة: روسيا. لكن هذه الأخيرة تهتم اساساً بوضعية المضائق. وسعياً الى وضع ممتلكاتها الجنوبية خارج دائرة الخطر، فإنها تتحرق الى اغلاق الدردنيل والبسفور فى المستقبل بشكل دائم فى وجه السفن الحرية، كما نصت على ذلك بالفعل معاهدة هونكار - ايسكيلينزى فى عام ١٨٣٣.

والحال أن إنجلترا، المتحالفه لهذه المناسبة مع روسيا والنمسا وبروسيا، هي التي سوف تكسب القضية فى نهاية الأمر. وتؤدى المعاهدة الموقعة فى لندن فى ١٣ يوليو ١٨٤١ إلى اعادة سوريا الى السلطان واعطاء مصر لمحمد على، بصفة وراثية، فى مقابل دفع خزينة سنوية من اربعة ملايين قرش واعتراف شكلى خالص بالسيادة العثمانية. وفي اليوم نفسه، تؤدى وثيقة اخرى، هي «الاتفاق بشأن

المضائق»، الى تلبية المطلب الروسي و ، بشكل مواف ، تضمن وحدة الامبراطورية العثمانية، ولكن على نحو يتميز بكل الالتباس اللازم : فقد اشير فيها الى ان الدول تود أن تقدم للسلطان «برهاناً صريحاً على الاحترام الذى تكنه لحرمة حقوقه السلطانية» وأن تعرب عن «رغبتها المخلصة فى تعزز سلامة امبراطوريته». وهى كلمات جميلة، يقصد بها ان تكون مكافأة لحسن سلوك السلطان، وخاصة اصدار مرسوم جولخانه السلطانى. وللوصول الى ذلك، كان لابد من عقد الكثير من المؤتمرات وتوقيع الكثير من البروتوكولات. وبوجه خاص، كان على حفاء الامبراطورية قصف بيروت (سبتمبر ١٨٤٠)، وانزال جيش صغير الى لبنان (اكتوبر)، واحتلال مدن الساحل الرئيسية واحدة بعد الأخرى، والاتجاه الى محاصرة الاسكندرية (نوفمبر)، وإمطار محمد على بوابل متلاقب حقيقي من الوعود والتهديدات.

وتؤدى المعاهدتان الموقعتان فى لندن، الى حل المسألة المصرية، كما تؤديان، بشكل مؤقت، الى حل مسألة المضائق، لكنهما لا تضعان البنة نهائية لأزمة الشرق. فهذه الأزمة مثل الوحش الخرافى، فهى تتفجر حياة من جديد كلما ظن المرء انها قد انتهت. والآن فإن رؤوس الوحش الخرافى تسمى كريت ولبنان ورومانيا.

وفي كريت، تعتبر الفوضى متقطنة. فمنذ عام ١٨٢١، تتلاعق القلاقل هناك دون انقطاع. وبالنسبة لسكان الجزيرة المسيحيين، الذين تحركهم الدعاية اليهيلينية وتدعمهم فى ثورتهم التسللات العسكرية القادمة من القارة، فإن ما يريدونه هو الارتباط بملكية اليونان الجديدة. ومن الواضح ان ذلك برنامج لا يمكن للعثمانيين قبوله وهم يريدون، كلما طلبت الظروف ذلك، بالالجوء الى القمع. وعلى مدار عشر سنوات، من عام ١٨٣٠ الى عام ١٨٤٠، نجد ان الجزيرة، الموضوعة تحت وصاية محمد على، قد عرفت قدرأً من الهدوء. إلا أنه بعد رحيل المصريين نجد أن الدورة الجهنمية للمذابح التى تتلوها حملات تأديبية تعاود الظهور بشكل أوسع. ويتخذ

الباب (العالى) موقف الحزم، مع سعيه مع ذلك الى ادخال عدد من الاصلاحات لحساب المسيحيين. إلا أن ذلك الجهد بلا طائل. فالقلق سوف تتصاعد وتنتهي بآن تؤدى الى تمرد ١٨٦٦ الكبير.

اما الأزمة اللبنانيّة فهي أحد آثار النزاع بين الامبراطورية العثمانية ومصر. فعند احتلال لبنان من جانب قوات ابراهيم باشا، ابن محمد على، كان هناك بالفعل وقت معين عرفت فيه المنطقة توترات بين مختلف عناصر السكان، خاصة بين الموارنة والدروز. ولم يتردد المصريون في اللعب على هذه التناحرات لزيادة تعزيز سلطتهم. وسرعان ما كان لهم حزبهم، المؤلف أساساً من الموارنة. أما الدروز فقد انحازوا بشكل واسع الى معسكر اولئك المؤيدين للسلطان. والحال أن الانجليز والفرنسيين، الذين يتبعون عن كثب كل ما يجري في هذا الجزء من العالم، ينخرطون هم ايضاً في اللعبة، حيث يتودد الانجليز للدروز، بينما يلعب الفرنسيون بالورقة المارونية. وذلك برميل بارود يمكن لأبسط شرارة تفجيره. وإن يتطلب الأمر الانتظار طويلاً. فعام ١٨٤٠ عام صعب، يتميز بالانزال الانجلو - عثماني - مع موكب دسائسه - وانسحاب القوات المصرية. وبينما بذلك بهبوب العاصفة. وسوف تهب في عام ١٨٤١، مع اعتناق بشير الثاني، أمير لبنان الجديد، للمسيحية. فهذا التحول الى اعتناق المسيحية، والذي يخيف الدروز من هيمنة المسيحيين على جميع روافع السلطة، يؤدي الى مواجهات دموية يشترك فيها ليس فقط المعسكران المتخاصمان، وإنما ايضاً الارثوذكس والمسلمون السنّيون. ومنذ ذلك الحين، تتحرك الآلة الرهيبة لأعمال العنف بين الطوائف.

وسوف تحتاج الحكومة العثمانية الى ما يقرب من خمس سنوات لاستعادة النظام. وبعد الكثير من التحسسات، يتم التوصل اخيراً الى ترتيب في عام ١٨٤٦. وهذا الترتيب، الذي صاغه مصطفى رشيد باشا، بموافقة الدول، يرتأي انشاء سنجقين، احدهما درزي والأخر ماروني، تحت سلطة حكومة عثمانية، و ، بشكل

صاحب، انشاء سلسلة كاملة من المؤسسات المختلفة بمسؤوليات مختلفة، من بينها جمع الضرائب وادارة القضاء.

على ان السلم الذى يستعاد بهذا الشكل هو سلم هش. ففى عام ١٨٦٠، سوف يتعرض لبنان من جديد للنار والدم على يد الطوائف التى تتقابل بتواطؤ من جانب فرنسا وانجلترا. ولم تكن احداث عام ١٨٤١ غير نوع من البروفة. اما هذه المرة، إثر القلاقل التى تقع فى شمالى البلاد، حيث يطالب الموارنة باصلاح زراعى، فسوف تحدث مجازر جماعية: قتل ما بين ٦٠٠٠ و ١٠٠٠٠ انسان، تخريب المئات من القرى، تدمير ٥٠٠ كنيسة و ٣٠ مدرسة و ٤٠ ديراً. وقلاًما تسلم بيروت من العاصفة. وسعياً الى التأثر من الاهانات التى تعرض لها المسلمين هناك، سرعان ما سوف يجيء الدور على دمشق لكي تشتعل. إن نحو ٢٠٠٠٠ انسان سوف يلقون حتفهم فى هذه المدينة، خاصة من بين المسيحيين.

اما الدول، التى تراقب عن كثب تطور الأزمة، فهى تنتهى الى التدخل. والسيناريو قريب الشبه بالسيناريو الذى جرى تطبيقه لحل النزاع مع مصر. أولاً ارسال للبواخر الى ميناء بيروت. ثم انزال - من جانب قوات فرنسية هذه المرة. وأخيراً، عقد مؤتمر دولي فى اسطنبول يجمع ممثلى انجلترا وفرنسا وبروسيا والنمسا وايطاليا وروسيا. وبالنسبة لفرنسا، فإن ذلك يعتبر حدثاً بارزاً فى سياستها التوسعية فى الشرق الأدنى. فالواقع ان المؤتمر سوف يمنح لبنان - المختزل، حقاً، الى مناطقه الجبلية - استقلالاً ادارياً وقضائياً ومالياً كاملاً، وسوف يعهد بحكم المنطقة الى موظف كاثوليكي يعينه الباب (العالى) لكنه يخضع لشرف الدول. وبهذا الاتفاق، الموقع فى ٩ يونيو ١٨٦١، تخسر الامبراطورية العثمانية ولاية، وتكتسب فرنسا عميلاً.

لقد دامت الأزمة اللبنانية من الناحية العملية عشرين سنة، مع فترات من الهجوم. إلا انه فى حين انها قد خيمت على الآفاق الشرقية للامبراطورية، فإن

السلطان قد وجد نفسه أيضاً عرضة لمصاعب كثيرة في ممتلكاته الأوروبية. وهنا، في أربعينيات القرن التاسع عشر، كانت رومانيا البلد الأكثر إثارة للقلق. وهي رومانيا التي عرفت، من عام ١٨٢٩ إلى عام ١٨٣٤، الاحتلال الروسي والتي تجد نفسها الآن منخرطة، بالرغم من الوصاية المزروعة عليها من جانب روسيا والأمبراطورية العثمانية، في طريق اليقظة القومية.

وقد بدأت الأمور بفordan ثقافي : إذ يجري بناء المدارس وإنشاء الصحف وإرساء أسس كتابة تاريخية قومية. ثم يتخذ الأمراء الذين يحكمون فالاشيا ومولدافيا بعض خطوات متعددة في اتجاه توحيد الولايات الرومانية في المستقبل. وسوف يجيء الحافز الأخير، في عام ١٨٤٨، من ريح التمرد التي تجتاح أوروبا. فالثورة تتشعب في باريس، وتتشعب في برلين وروما وفيينا وبراغ وبودابست. كما سوف تتشعب في بلجيكيا وإسلاموف وفى بوخارست. وفي ٢١ يونيو، تتخذ جمعية تمثل جميع فئات السكان قراراً بالغاء الامتيازات الاقطاعية، وتعد باصدار دستور وتعلن وحدة واستقلال رومانيا.

والحال أن القوتان الحاميتان، السلطان والقيصر، سوف يردا على ذلك ردأً قوياً. فمنذ منتصف صيف ١٨٤٨، سوف يجتاح جيش عثماني وجيش روسي الولايات الرومانية ويُسحقان جميع بؤر المقاومة واحدة بعد الأخرى. والواقع ان فالاشيا بوجه خاص، والتي يحتلها الروس، سوف تعرف قمعاً يتميز بقسوة نادرة. وتحدث عملية تعشيط ضخمة يشتراك فيها أيضاً، في ترانسلفانيا، الجيش المجري. وبعد بضعة أشهر، تتم تسوية المسألة الرومانية بصورة مؤقتة. ففي مايو ١٨٤٩، سوف يكرس اتفاق بالتا - ليمانى هزيمة الثورة ويؤكد الوصاية الروسية - العثمانية على رومانيا التي أصبحت منذ ذلك الحين مجرد من عدد ملحوظ من امتيازاتها.

ولكن كيف يمكن تصور وفاق دائم بين الأمبراطورية العثمانية وروسيا، حتى وإن كان الأمر لا يتعلق إلاً بالاتفاق على ضمان الأمن في الولايات التي يجري

اخضاعها؟ إن الدولتان لن تتأخرا عن ادارة الظهر احدهما للأخرى والذهاب الى حد القطعية. فما المبرر؟ لقد رفض الباب العالى ان يسلم لروسيا الثوار المجريين والفالاشيين والبولنديين اللاجئين فى الامبراطورية العثمانية. وتبعد المسألة جد خطيرة بحيث ان فرنسا وانجلترا سوف تسارعان الى تعبئة اساطيلهما، استعداداً للمسارعة الى نجدة السلطان فى حالة وقوع هجوم روسي. وقبل اربع سنوات من نشوب حرب القرم، كانت عناصر المواجهة الكبرى ماثلة بالفعل.

## حرب القرم

فى عام ١٨٤٩، كاد الصدام ينشب لأن عدداً من الأفراد الذين اعتبرهم القيصر خطرين قد وجدوا ملذاً فى تركيا. وفي عام ١٨٥٣، ينشب الصدام لأن الآباء الكاثوليك المقيمين فى الأرض المقدسة لا يتوصلون الى اتفاق مع رجال الدين الارثوذكس حول ملكية بعض الأماكن المقدسة، خاصة كنيسة المهد فى بيت لحم.

وفى البداية، لا تعلو القصة ان تكون قصة مفاتيح. فاللاتين يطالبون باسترداد أحد «حقوقهم التاريخية»: حرية دخول كنيسة بيت لحم وحيازة احد مفاتيح فتح البوابة الرئيسية للمحراب. لكن البطريركية الارثوذوكسية لا تجد أية صعوبة فى ايفيصال ان فرماناً سلطانياً يرجع الى منتصف القرن الثامن عشر قد اعترف للكنيسة اليونانية بحراسة المبنى. المسألة إذاً مسألة نزاع ليس فيه أى جديد : فمنذ قرون و مختلف رجال الدين المسيحيين الموجودين فى الأرض المقدسة يتنازعون على السيطرة على الاماكن المقدسة المرتبطة بذكرى المسيح؛ ومنذ قرون ايضاً والسلطات العثمانية تعمل على ايجاد حلول - عرجاء غالباً، حقاً - يمكنها ارضاء الجميع.

على ان الدبلوماسية الأوروبية، هذه المرة، تستحوذ على القضية لأنها، بالنسبة لاثنتين من الدول العظمى، فرنسا وروسيا، تجيء فى لحظة مناسبة. ففى

فرنسا، تهتم حكومة الأمير - الرئيس لوى - ناپوليون بونابارت، بمسألة الأماكن المقدسة لأنها بحاجة، في سياستها الداخلية، إلى مساندة الكاثوليك؛ وهي تعرف أنها بالظهور بمظهر المدافع عن لاتينيي الشرق، لا يمكنها إلا أن تكسب تعاطف الحزب الأكليريكي. وبالنسبة لروسيا نقولا الأول، فإن ما يهمها على الضد من ذلك هو تدعيم صورتها كحامية للكنيسة الأرثوذكسية، وهي صورة تزداد تمسكاً بها بقدر ما أنها قد سمح لها بالفعل بالتدخل أكثر من مرة في الشؤون الداخلية للأمبراطورية العثمانية.

واللعبة جد حرج، وتنطوى على الكثير من المخاطر، بحيث إن فرنسا، على الرغم من أنها تدعى من جديد أنها الابنة البكر للكنيسة، قد ترددت في البداية في التدخل. على أن الجنرال اوبيك، سفير الجمهورية لدى اسطنبول، سوف يصر في أواخر عام ١٨٥٠ على الاضطلاع بمسعى لدى الباب العالي، مطالباً باعادة الحقوق التي منحتها الامتيازات ومختلف الفرمانات لللاتين إليهم. وبالنسبة للحكومة العثمانية، التي تريد ارضاء فرنسا لكنها تحرص أيضاً على عدم اثاره سخط روسيا، فإن هذا المطلب مطلب جد محرج سوف ترد عليه بالطريقة التي ترد بها جميع الحكومات في مثل هذه الأمور، فهي تترك الأمور بلا حسم وتحول الملف إلى لجنة خاصة.

لكن فرنسا وروسيا تتبعان المسألة عن قرب شديد بحيث أنه لا يعود هناك مفر من المسارعة باتخاذ قرار. وهذا القرار مثال نموذجي للتصرف العثماني في وجه مثل هذه النزاعات: إذ ينص فرمان صادر في ٢١ مارس ١٨٥٢ بشكل خاص على أن ثلاثة مفاتيح لكنيسة بيت لحم سوف تسلم لللاتين، لكن هؤلاء الآخرين لن يكون لهم غير حق الدخول إلى المحراب، لا الإشراف على الخدمة الدينية فيه؛ ومن جهة أخرى، فسوف يكون بوسع مختلف الطوائف المسيحية الوصول بحرية إلى قبر السيدة العذراء، ولكن بشكل تناوبى ووفق جدول مواعيد محدد سلفاً؛ وأخيراً،

فيما يتعلق بالأماكن المقدسة الأخرى في الأرض المقدسة، فإن الوضع القائم سوف يظل على ما هو عليه.

وينتاب الذهول الروس. فحقوق الكنيسة الأرثوذكسية تتعرض للاستهزاء! وبعد أشهر قليلة من ذلك سوف يجري نيكولا الأول محادثه الشهيرة بشأن «الرجل المريض» مع سفير إنجلترا في سان بطرسبرغ. وهو يرى أن اللحظة قد حانت لتسوية المسألة الشرقية تسوية دائمة. فالإمبراطورية العثمانية تتخطى منذ وقت طويل بالفعل في مصاعب داخلية. وفي فرنسا، يبدو ناپوليون الثالث مهتماً أساساً بتوطيد الإمبراطورية التي تم إعلانها. أما النمسا، التي زعزعتها بشدة حركات 1848 الثورية، فيبدو أنها تريد التزام الحياد. فلماذا لا يستفاد من الظروف لتنظيم قسمة على اثنين؟ فإنجلترا يمكنها أن تضع يديها على مصر وكريت، بينما تفرض روسيا حمايتها على مولدافيا وفالاشيا وصربيا وبلغاريا وتصبح أسطنبول ميناً حراً.

ولا تستثير هذه المقتراحات أى صدى في لندن. ويعتبر القيصر هذا الصمت قبولاً ضمنياً. ومنذ ذلك الحين، يمكنه السير قدماً.

وفي مارس 1853، ينزل كبير ياورانه، الأمير مينشيكوف، وسط ضجيج صاحب، إلى العاصمة العثمانية، حاملاً مطالب تتجاوز الحدود : فهو لا يطلب فقط تسوية مسألة الأماكن المقدسة بشكل ملائم لروسيا، وإنما يطلب أيضاً توقيع معاهدة تضع الكنيسة الأرثوذكسية رسمياً تحت حماية الإمبراطورية الروسية: وفي مقابل هذه التنازلات، يمكن للسلطان الاعتماد على تحالف القيصر معه.

ومع ذلك الحين، يتسرع الواقع الأزمة. ففي 4 مايو، يؤدي فرمان صادر عن الباب العالي، بشأن الأماكن المقدسة، إلى تثبيت الترتيبات المتخذة في السنة الماضية. وفي 5 مايو، يوجه مينشيكوف إنذاراً إلى الحكومة العثمانية يطلب فيه الإذعان للمطالب الروسية في ظرف خمسة أيام. وفي 9 مايو، يجتمع السير

ستراتفورد ردكليف، سفير إنجلترا في إسطنبول، وأحد أفضل المطلعين على أحوال الشرق، مع السلطان ويعده بأن الأسطول البريطاني سوف يساعدته. ذلك هو رد لندن على المقترنات المغربية التي كان نيقولا الأول قد قدمها إليها قبل ذلك بأشهر قليلة. فالواقع أن إنجلترا، المنزعجة من التحركات الروسية، والتي تهدد بالأسامة إلى مصالحها التجارية والسياسية في الشرق بشكل جسيم، قد قررت هذه المرة مساندة فرنسا و، بوجه خاص، سد الطريق في وجه القيسار. وفي ١٠ مايو، يتهدى السلطان بحماية العقيدة الارثوذكسية وباحترام حصانتها، لكنه يرفض الارتباط بمعاهدة مع روسيا. وفي الأيام التالية تزداد النبرة تصاعداً. وفي نهاية الشهر، يقرر مينيشيكوف أخيراً مغادرة إسطنبول، بعد انذار جديد من جانب القيسار.

وكان يمكن للأمور أن تتوقف عند هذا الحد لكن نيقولا الأول، الذي «يتحسس على خده أصابع السلطان الخمسة»، يقرر شيئاً آخر. ففي ٢٦ يونيو ١٨٥٣، يعلن عن عزمه احتلال الإمارات الرومانية على سبيل الارتهان بهدف التمكن من حماية الارثوذكسية بشكل فعال. وهكذا يصبح طريق الحرب مفتوحاً.

وتجرى مع ذلك، وسط العمليات العسكرية الأولى، محاولات للوساطة. ولكن دون طائل. فالقيصر تراوده اطماع ضخمة وينوى الاستفادة من الطرف لتحقيقها. وهو لا يريد ادراك أن الإمبراطورية العثمانية يمكنها الاعتماد على مساندة من جانب فرنسا وبريطانيا العظمى، وأن هاتين الدولتين عازمتان على عمل كل شيء لمنع التوسيع الروسي في الشرق.

والحق أن المساعدة الفرنسية - الانجليزية ليست مجانية. فالدول الطيبة مستعدة لضمان وحدة الإمبراطورية العثمانية واستقلال السلطان، لكنها تطلب في المقابل أن تتهدى حكومة إسطنبول بتحقيق اصلاحات تكفل المساواة. ويتم ذلك في ١٢ مارس ١٨٥٤، مع توقيع معاهدة القسطنطينية. وبعد ذلك بعده أيام، سوف

يكون بوسع فرنسا وبريطانيا العظمى اعلن الحرب على القيصر الذى عبر جيشه الدانوب.

وفي البلقان، فإن القوات العثمانية هي التي سوف يتبعن عليها ان تتحمل، بشكل اساسي، عبء الأعمال الحربية. ويفضل مساعدة وحدات حلقة، سوف تتجنب ويلاتها بشكل معقول. فنحو اواخر الصيف، تلحق الهزيمة بالفعل بالروس. لكن الانجليز لا يريدون الاكتفاء بهذا الانتصار البرى؛ فما يريدونه هو القضاء على القوة البحرية الروسية و ، وصولاً الى ذلك، فإنهم يصرون على نقل الحرب الى القرم حيث تتواجد بشكل خاص ترسانة سيفاستوبول الضخمة.

سبتمبر ١٨٥٤ - سبتمبر ١٨٥٥ : لقد تطلب الأمر نحو سنة من المعارك الضارية لسحق مقاومة الروس العنيفة. ففي البداية، سوف يحارب نحو ٦٠٠٠ رجل - ٣٠٠٠ فرنسي، ٢١٠٠ انجليزي ، ٦٠٠ عثماني - امام سيفاستوبول. وسوف يصبحون ١٤٠٠٠ في ربيع ١٨٥٥. ويفضل المراسلين العسكريين والفوتوغرافيا، التي تبدأ في الظهور في الصحف، يصبح بوسع الرأي العام الأوروبي متابعة سير العمليات، خطوة خطوة، بذعر متزايد. فأسماء المعارك الكبرى تحفر في الذاكرة جنباً إلى جنب صور المذبحة: جرف آما، بالأكلادا، انكيرمان، مالاكوف، تراكتير، إنها حرب حديثة، لا تعرف تقديرًا في الإمكانيات ولا في عدد الضحايا. والهجوم الوحيد على برج مالاكوف (٨ سبتمبر ١٨٥٥) سوف يكلف الحلفاء ١٠٠٠ قتيل، وسوف يكلف الروس ١٣٠٠ قتيل. وصحيح أن ذلك مجهد حربى آخر. لكن عشرات الآلاف من الرجال كانوا قد ماتوا قبل ذلك في المعارك وكذلك تحت ضربات الاسقربيوط والتيفوس والكولييرا.

ويؤدى الاستيلاء على سيفاستوبول، في ١٠ سبتمبر ١٨٥٥، إلى وضع نهاية للحرب. ويتوارد الآن عقد الصلح ومحاولة الوصول، مرة أخرى، إلى حل دائم للمسألة الشرقية. لكن الصلح، كالحرب، ليس مجانيًا. فالسلطان يجب أن يقدم

تنازلات. ويتوجب عليه، بشكل خاص، مراعاة الوعد الذى قدمه فى عام ١٨٥٤ والخاص بتطبيق سلسلة جديدة من الاصلاحات.

ويتعين لمؤتمر الصلح ان يبدأ اعماله فى باريس فى ٢٥ فبراير ١٨٥٦ . وقبل عدة ايام من هذا الموعد، سوف يبلغ الباب العالى الدول المرسوم السلطانى (خط همايونى) سوف يصبح عالمة أساسية فى تاريخ التنظيمات. وهذا النص أدق بكثير وأكثر تفصيلاً من خط ١٨٣٩ الشريف. فهو يضمن للطوائف غير المسلمة، دفع واحدة، احترام حصناتها التقليدية، وحرية العبادة، وحق ادارة ممتلكاتها دون أدنى عائق. ومن المؤكد أن ذلك يفوت الفرصة على أولئك الذين حاولوا، قبل ذلك بعدهة سنوات، التذرع بمسألة الأماكن المقدسة لفرض حمايتهم على مسيحيي الشرق. وخلال ذلك، يدخل المرسوم تجديداً هاماً: فمنذ ذلك الحين، سوف يحصل مختلف رجال الدين من طوائفهم على اجر محدد، بشكل يؤدى الى تجنب الابتزازات العديدة التى يشكو منها رعاياهم. ومن جهة اخرى، فقد جرى النص على سلسلة من الاصلاحات : إن جميع رعايا الامبراطورية سوف يكونون متساوين فيما يتعلق بالضرائب والقضاء والتعليم؛ وسوف يكون بوسعهم تولي وظائف واحدة والالتحاق بمدارس واحدة؛ والمساواة فى الحقوق تستتبع المساواة فى الواجبات، فالجميع سوف يخضعون ايضاً لقانون التجنيد العسكري، على الألا يتم الاعفاء إلأ عن طريق دفع البديل؛ ومن اجل اتاحة الفرصة امام كل طائفة لكي تكون ممثلاً، سوف يجرى الاتجاه الى اعادة تنظيم الهياكل الادارية للولايات؛ وفي المستقبل، سوف تكون الدولة ميزانية سنوية وسوف تسهر على حسن ادارة المالية العامة؛ كما انها سوف ترتبط بتطبيق اعمال من اجل الصالح العام؛ وسوف تتبع انشاء البنوك والشركات المالية الأخرى؛ وسوف تحارب الفساد والاختلاسات، الخ.

على وجه الإجمال، فإننا ازاء برنامج كامل للإصلاحات الذى يجرى بالفعل تنفيذ بعضها منذ وقت طويل والتى سوف يلعب بعضها الآخر، الجسور بدرجة

كافية، دوراً حاسماً في التطور التالي للإمبراطورية العثمانية. وفي باريس، فإن الدول تسجل، بارتياح، «القيمة العظمى لهذا البلاغ». وهناك ما يدعو إلى الارتياح: فمرسوم ١٨٥٦ لا يكتفى بادخال عدد معين من الإصلاحات الداخلية؛ فهو يرسى الأسس لتفلغل متزايد للنفوذ الغربي في الإمبراطورية.

والنوايا الحسنة للباب العالي جد واضحة بحيث أن عدة أسابيع سوف تكون كافية للتوصيل إلى اتفاق. لكن جميع الأطراف الحاضرة تجد نفسها مدفوعة إلى توقيع الصلح. فقد خرجت روسيا من الحرب منهكة. وفي فرنسا، يعترف نابوليون الثالث بأنه قد أعطى «أربعة أيام من يده» للتوصيل بأسرع ما يمكن إلى اتفاق. أما إنجلترا، التي تتحمل المسئولية عن مغامرة القرم، فهي تبدأ في إدراك أنه كان بالأمكان الاستغناء عنها وأنه يجب طي الصفحة دون تأخير.

ومن الناحية الظاهرية، فإن معاهدة باريس، الموقعة في ٣٠ مارس ١٨٥٦، تعتبر مواثية للسلطان. إلا أنه ما أن يهتم المرء قليلاً بفك رموز اللغة الدبلوماسية، حتى تتكتشف بجلاء رغبة الدول في التدخل في شؤون الإمبراطورية. وينطبق ذلك بشكل خاص على المادة ٧ التي تكفل للدولة العثمانية، على نحو زاعق، احترام استقلالها ووحدة أراضيها: «إن الأطراف المتعاقدة السامية، رغبة منها في اشتراك الباب العالي في مزايا الاتحاد الأوروبي المكون بين الدول الأوروبية وفق القانون العام تتتعهد، كل طرف من جهته، باحترام استقلال ووحدة أراضي الإمبراطورية العثمانية، وتضمن بشكل مشترك المراعاة الصارمة لهذا التعهد وتعتبر، بناءً على ذلك، أي إجراء أو حدث من شأنه أن يشكل تهديداً لها مسألة تهم أوروبا». وهذه طريقة، كآلية طريقة أخرى، للقول بأن الدول تحتفظ لنفسها بحق التحرك في جميع الظروف التي يبدو لها أنها تتحتم تدخلاً. أما الموارد من ١٠ إلى ١٤ والتي تؤكد الاتفاق بشأن المضائق وتحظر على الأساطيل الحربية، بما في ذلك أساطيل الدول المطلة على البحر الأسود، الملاحة في هذا البحر، فهي تتضع بالمثل

قيداً غريباً على السيادة العثمانية. والى النتيجة نفسها تؤدي المواد من ١٥ إلى ١٩ والتي تنص على تدوير الدانوب ومصباته، تحت اشراف لجنة تعينها الدول. ويوجب المواد من ٢٠ إلى ٢٧، تستعيد الامبراطورية العثمانية سيادتها على الامارات الرومانية، إلا أنه يتبع عليها التصالح مع سلسلة كاملة من القيود وقبل أن تقدم لجنة أوروبية مقترنات بشأن تنظيمها في المستقبل. وفي الاتجاه نفسه، أخيراً، تنص المادتان ٢٨ و ٢٩ على أن «امارة صربيا سوف تظل متنسبة الى الباب العالي»، لكن «حقوقها وحصانتها سوف تتوضع من الآن فصاعداً تحت الضمان الجماعي من جانب الدول المتعاقدة».

وبالنسبة للامبراطورية العثمانية، تعتبر (المعاهدة) انتصاراً بالرغم من كل شيء، لكنه انتصار فادح الثمن. وصحيح ان السلطان لا يجد أية خسارة اقليمية يمكنه الأسف لها. بل إن معاهدة باريس قد منحته، في الولايات الرومانية، تعديلاً حدودياً يسهم في إبعاد روسيا عن مصبات الدانوب. لكن من الواضح ان الاشتراك في «مزايا الاتحاد الأوروبي» ليس مجانياً. ففي مايو ١٨٥٣، رفض السلطان انذار الأمير مينشيكوف لكي يتفادى خطر الوصاية الروسية. والآن يواجه الوصاية، التي لا تقل خطراً حتى وإن كانت تقترب بمظاهر خادعة أكثر وداً، من جانب أوروبا المؤتلفة.

## تقويض الصلح

في باريس، كان مطمح الدول هو ايجاد حل نهائى للمسألة الشرقية. لكن هذا الحل النهائى سوف يكون، في الواقع، مؤقتاً الى أبعد حد. فالاتفاق الذي تم التوصل اليه قد استند الى حد بعيد على احترام وحدة اراضى الامبراطورية العثمانية التي يكلفها الاتحاد الأوروبي. إلا أنه سرعان ما سوف يظهر أن أوروبا ليست مستعدة للالتزام بآقوالها. وسرعان ما سوف يظهر أيضاً ان فكرة «الاتحاد»

نفسها ليست غير غواية قلما يمكن للباب العالى الاعتماد عليها، فمنذ أواخر خميسينيات القرن التاسع عشر، كانت قد بدأت عملية تفكك الوفاق الأوروبي الذى كان قد سمح بتوقيع معاهدة باريس. والحال أن التحالفات الجديدة التى اخذت تلوح فى الأفق - خاصة التقارب بين النمسا والمانيا وروسيا والذى سوف يؤدى، فى عام ١٨٧٢، الى تكوين رابطة الأباطرة الثلاثة - قلما تتم لتشجيع الحفاظ على الوضع القائم فى الشرق.

والواقع ان الامارات الرومانية هي أول من سوف يبدأ عملية التقويض التدريجي لما تمت اقامته فى باريس. فهنا، نصت المعاهدة على البقاء على ولايتين متميزتين، مولدافيا وفالاشيا، على أن يكون لكل منها اميرها ومؤسساتها الخاصة. على أنه، منذ عام ١٨٥٧، وبحريض من اللجنة الأوروبية المكلفة بارسائه أسس تنظيم جديد فى الامارتين، لم تتردد الجمعيتان الاستشاريتان، المولدافية والفالاشية، فى الاعراب عن تحبيذهما للاتحاد، حيث اشتراكنا فى التو والحال فى انشاء مؤسسات مشتركة. والحال أن الانتخاب الذى تم، فى عام ١٨٥٩، لرجل واحد، هو الكولونيل الكسندر كوزا، على رأس الامارتين، سوف يشكل انتهاكاً اضافياً لأحكام معاهدة باريس. وبطبيعة الحال، فإن الباب العالى، مدعوماً من النمسا، المعادية لاتحاد الامارتين، سوف يسارع الى الاحتجاج. لكنه يضطر فى نهاية الأمر، تحت ضغط من فرنسا، الى قبول الأمر الواقع. وفي عام ١٨٦١، تجيء الخاتمة: ذلك ان فرمانا سلطانياً صادرأً فى ٢ ديسمبر يقبل، بصفة مؤقتة، اتحاد مولدافيا وفالاشيا تحت صولجان كوزا، كما ينص على دمج جمعيتي الامارتين وينشئ حكومة واحدة تتخذ من بوخارست مقراً لها. ولا تخامر الظنون احداً حول ما يعنيه ذلك. إننا امام مرحلة حاسمة فى طريق الاستقلال الرومانى.

ثم طعنة اخرى لأحكام معاهدة باريس : الاستقلال المتزايد لصربيا. والحق ان صربيا تتمتع بالفعل، منذ معاهدة ادرنة (١٨٢٩)، باستقلال كبير والوجود

العثمانى فيها مختزل الى أدنى حد. على أن مؤتمر الصلح كان قد ارتئى أن يوسع السلطان ان يحتفظ فيها بحاميات وأن الامارة سوف تظل تحت سيادة الامبراطورية. ومع وصول ميشيل اوبرينوفتش الى السلطة (١٨٦٠ - ١٨٦٨)، لن تختلف صربيا عن السعى الى التخلص من هذه الوصاية الهزلية. ومنذ عام ١٨٦١، تنزود صربيا بجيش صغير وتعمل على انشاء ادوات الدولة الاتحادية الكرواتية - الصربية - البلغارية التي تحلم بتأسيسها : تعليم عام ، نظام ضريبي جديد و ، في نسق افكار آخر، شبكة تحالفات مع الأمم المجاورة (الجبل الأسود، اليونان، رومانيا، بلغاريا). وفي عام ١٨٦٧، سوف يقع حدث قليل الأهمية في حد ذاته، لكنه يتميز ببعد رمزي: في اثر اشتباكات مع السكان الصربيين، تغادر الحاميات العثمانية الأخيرة البلاد. والتنازل الوحيد، والشكلي الحالن، الذي يجري تقديمها للامبراطورية هو ان العلم العثماني سوف يظل مرفوعاً على قلعة بلجراد، الى جانب العلم الصربى. ومن الناحية القانونية، تبقى صربيا تابعة للسلطان، أمّا من الناحية الفعلية، فإنها تصبح مستقلة.

وهو استقلال ينتشر شيئاً فشيئاً. فنحو اواخر خمسينيات القرن التاسع عشر، بالفعل، وتحت تأثير الدعاية القومية الصربية، نجد أن البوسنة والهرسك - المسلمة الى حد بعيد مع ذلك - والجبل الأسود تعملان ايضاً على التخلص من الوصاية العثمانية. وفي البوسنة، نجد أن التمرادات المحلية، ذات الاتساع المحدود غالباً، سوف يتم سحقها بسهولة بالغة من جانب حاكم الولاية، عمر لطفي باشا (١٨٦٠ - ١٨٦١)، وخليفته، عثمان الأعرج (١٨٦١ - ١٨٦٩)، اللذين سوف يستفيدان علوة على ذلك من نجاحاتهما لادخال الاصلاحات التي ارتئتها حكومة اسطنبول في الاقليم. أما ولاية الجبل الأسود فسوف يكون قمعها أكثر صعوبة. والحال ان أميرها - الأسقف ، دانييلو، كان مسؤولاً بالفعل عن تمرد كبير (١٨٥٣)، جرى تدبيره بتحريض من الروس. وفي عام ١٨٥٧، بعد أن حاول عبضاً التوصل الى النص في معاهدة باريس على استقلال الجبل الأسود، يثور من

جديد، قاطعاً الجسور مع السلطان من جانب واحد. وسوف يكون رد الفعل العثماني حازماً : قمع عسكري نشيط سوف تمثل نتيجته، شبه الجدية، شبه الهزلية، والتي املئت عبر تدخل الدول، في تحقيق الاستقلال الذاتي للجبل الأسود تحت اشراف لجنة دولية (٨ نوفمبر ١٨٥٨). على ان الملف لا يغلق مع ذلك، فاغتيال دانييلو في عام ١٨٦٠ وصعود نيكولاوس بتروفيتش، ابن أخيه، الى السلطة، سوف يحركان التمرد من جديد، بالارتباط هذه المرة باندفاع قوى للنزعه القومية السلافية في الهرسك. وكما في عام ١٨٥٧، لن يتختلف الباب (العالى) عن التدخل، حيث يرسل القوات في آن واحد إلى الجبل الأسود ضد متمردي الهرسك. لكنه، من جديد، يصطدم بتدخل أوروبا التي سوف تفرض عودة الوضع الذي كان قائماً، مقابل وعد من جانب سكان الجبل الأسود بالتوقف عن مساعدة الهرسك (اتفاق سكوتاري، الموقع في ٣١ أغسطس ١٨٦٢).

وهذه المرة، تبدو التسوية دائمة، إلا أن الأمر لن يتطلب غير عدة سنوات حتى تغرق المنطقة من جديد في الدم والذار. فهل كان السلم سائداً في غضون ذلك؟ أبداً. فالامبراطورية سوف تجد نفسها مواجهة بأزمة أخرى: التمرد الكريتي.

وتبدأ هذه الأزمة في مايو ١٨٥٦، عندما يطلب فريق من السكان المسيحيين للجزيرة تخفيقاً للضرائب وإعادة تشكيل للهيئات القضائية. وفي مواجهة هذه المطالب، فإن الحكومة العثمانية، خوفاً منها من نشوء ثورة شاملة، ترد بارسال جنود لمراقبة المنطقة بهدف حماية المسلمين من المجازر المحتملة. وتلك هي الشرارة التي تشعل البارود. فسرعان ما يعيّن اليونانيون انفسهم ويتدفق آلاف المتطوعين القادمين من القارة ويتشكل الفرق المقاتلة. ويتتطور الأمر بسرعة بالغة. ففي ٢٣ سبتمبر، تعلن جمعية سفاكيا الشعبية «اتحاد كريت الذي لا ينفصل والأبدى مع أمها اليونان». وبعد وقت قصير من ذلك، تنزل وحدات عثمانية، الى جانب قوات

ارسلها خديو مصر، ويتولى وال جديـد، هو عمر باشا، تنظيم قمع وحشـى، ولـما كان اليونانيـن قد تـسـنى لهم رصد ما حـدـث في الولايات البلقـانـية قبل ذلك بـعـدة سـنـوات، فإنـهم يـراـهـنـون على تـدـخـلـ سـرـيعـ من جـانـبـ الدولـ، لكنـهم سـوـفـ يـتـعـرـضـونـ للـاحـبـاطـ، فالـوـاقـعـ انـ الـظـرفـ لمـ يـعـدـ كـمـاـ كانـ غـداـةـ مؤـتمرـ بـارـيسـ، فـرـوسـيـاـ، المـكـتـورـيـةـ بـنـارـ المسـارـ الذـىـ اـتـخـذـتـهـ مـسـأـلـةـ الأـمـاـكـنـ المـقـدـسـةـ وـالـمـنـشـقـلـةـ بـمـشـكـلـاتـهاـ الدـاخـلـيـةـ، تـجـدـ نـفـسـهاـ أـقـلـ اـهـتمـامـاـ بـكـثـيرـ منـ ذـىـ قـبـلـ بـحـمـاـيـةـ الـأـرـثـوذـوكـسـ، وـعـلـوـةـ عـلـىـ ذـكـ، فـإـنـ اـنـظـارـهـ تـتـرـكـزـ بـشـكـلـ خـاصـ عـلـىـ سـكـانـ الـبـلـقـانـ السـلـافـ، وـبـرـيـطـانـيـاـ العـظـيمـ وـالـنـمـسـاـ تـخـشـيـانـ الـانـحـيـازـ إـلـىـ صـفـ الـيـونـانـ، خـوفـاـ مـنـ اـثـارـةـ أـزـمـةـ كـبـرىـ، اـمـاـ نـاـپـولـيـونـ الثـالـثـ فـهـوـ وـحـدـهـ الذـىـ حـاـوـلـ مـسـانـدـةـ التـمـرـدـ عـلـىـ الـمـكـشـفـ، لـكـنـهـ لاـ يـجـدـ أـىـ صـدـىـ، وـفـىـ هـذـهـ الـظـرـوفـ، سـرـعـانـ مـاـ لـنـ يـبـقـىـ اـمـامـ الـمـتـمـرـدـينـ غـيـرـ القـاءـ السـلاـحـ.

وبـالـنـسـبةـ لـلـبـابـ (الـعـالـىـ)، البـالـغـ الـحرـصـ دـائـمـاـ عـلـىـ تـحـسـينـ صـورـتـهـ، فـسـوـفـ تكونـ تـلـكـ فـرـصـةـ لـكـيـ يـعـرـضـ عـلـىـ اـنـظـارـ اوـرـوـبـاـ اـصـلـاحـاـ نـمـوذـجـياـ، ذـكـ انـ مـرـسـومـاـ صـادـرـاـ بـتـارـيخـ ١٠ـ يـنـايـرـ ١٨٦٨ـ سـيـنـصـ عـلـىـ اـنـشـاءـ مـجـالـسـ قـضـائـيـةـ وـادـارـيـةـ مـنـتـخـبـةـ وـاـنـشـاءـ جـمـعـيـةـ عـامـةـ مـؤـلـفـةـ مـنـ نـوـابـ عـنـ جـمـعـيـةـ الـاـقـضـيـةـ وـمـنـ الـمـسـيـحـيـينـ حـصـةـ مـساـوـيـةـ لـحـصـةـ الـمـسـلـمـيـنـ فـيـ جـمـعـيـةـ الـمـؤـسـسـاتـ الـحـدـيـثـةـ التـكـوـينـ وـالـغـاءـ اوـ تـخـفـيفـ ضـرـائبـ مـخـتـلـفـةـ وـوـضـعـ الـيـونـانـيـةـ عـلـىـ قـدـمـ الـمـساـواـةـ مـعـ الـتـرـكـيـةـ كـلـغـةـ رـسـمـيـةـ لـلـجـزـيرـةـ، وـقـدـ اـتـخـذـتـ هـذـهـ التـدـابـيرـ كـلـهاـ دـوـنـ أـنـ يـحـتـاجـ الـاـتـحـادـ اوـرـوـبـيـ الـىـ التـدـخـلـ، الـهـمـ إـلـاـ إـنـ كـانـ ذـلـكـ مـنـ اـجـلـ تـقـدـيمـ طـلـبـاتـ ذاتـ طـابـعـ عـمـومـيـ الـىـ الـبـابـ العـالـىـ، وـلـنـ تـتـرـكـ الـدـوـلـ إـلـاـ فـيـ بـدـاـيـةـ عـامـ ١٨٦٩ـ، بـعـدـ مـحاـوـلـةـ جـدـيـدةـ للـتـمـرـدـ فـيـ كـرـيـتـ، وـذـكـ خـوفـاـ مـنـ نـشـوبـ حـربـ بـيـنـ الـإـمـپـرـاطـورـيـةـ وـالـيـونـانـ، لـكـنـ الـمـؤـتـمـرـ المـنـعـدـ فـيـ بـارـيسـ فـيـ يـنـايـرـ، بـمـبـادـرـةـ مـنـ نـاـپـولـيـونـ الثـالـثـ، لـنـ يـجـدـ جـدـيـداـ يـقـرـحـهـ، وـفـىـ تـلـكـ الـاثـنـاءـ، فـإـنـ الـمـرـسـومـ الذـىـ يـمـنـحـ الـجـزـيرـةـ جـرـعـةـ مـعـيـنةـ مـنـ الـاسـتـقـالـلـ الذـاتـىـ يـرـضـىـ اوـرـوـبـاـ.

والحال أن نتيجة الأزمة الكريتية، المؤاتية للسلطان، يبيو أنها تشير إلى أن الباب العالى يمسك أخيراً بزمام دفة الاصلاحات وأنه فى وضع يمكنه، بفضل تدابير يقم تطبيقها بشكل حكيم، من وقف عملية تفك الامبراطورية العثمانية. لكن الأمر ليس كذلك بالفعل. فالواقع انه بينما تستعيد الحياة فى كريت - بشكل مؤقت - مسارها العادى، فإن أزمة أخرى تتهدأ التفجر بالفعل فى البلقان. وهى أزمة سوف تفتح الطريق، عندما تتفجر، لتفاعلات كبرى وسوف تكلف عبدالعزيز عرشه.

وفي البداية، ينشب تمرد بسيط للقرويين، فى الهرسك، ضد ملتزمى الضرائب الذين يطلبون السداد الكامل لمستحقاتهم، على الرغم من المصاعب المترتبة على محصول ١٨٧٤ الكارشى. إلا أن الأمور سرعان ما تزداد اتساعاً: ذبح المسلمين، المذابح المضادة، تدفق الاسلحة القادمة من الجبل الأسود ومن الامبراطورية النمساوية، تنظيم قوات ضخمة للمتمردين. ونحو منتصف صيف عام ١٨٧٥، ليست الهرسك كلها فقط هي التي تتأهب للحرب، بل البوسنة والجبل الأسود أيضاً.

والحال أن أوروبا، التي تخشى من ان يمتد الحريق بسرعة الى مجلل البلقان، ولكن المزعجة ايضاً، من جهة أخرى، من أن تفرق الامبراطورية فى أزمة مالية لا سابقة لها، لن تتأخر عن التدخل. ومنذ منتصف اغسطس، تتزايد المشاورات بين الدول. وسوف تتمثل ذروة هذا النشاط المحموم فى عقد مؤتمر، فى برلين، فى اواخر نوفمبر، يجمع رؤساء وزارات رابطة الاباطرة الثلاثة، بسمارك وجورتشاكوف والكونت آندراسى. والواقع ان هذا الآخرين، مثل النمسا - المجر، الدولة المعنية على نحو مباشر أكثر بالوضع فى البوسنة والهرسك، هو الذى سوف يكلف بتقديم نتائج المؤتمر الى الباب (العالى). ويتطلب مذكرته المؤرخة فى ٣٠ نوفمبر ١٨٧٥ بالغاء التزام الضرائب فى الولايات التى مسها التمرد، ومنع حرية تامة للعبادة وانشاء مجالس ادارية مختلطة واتخاذ تدابير لمصلحة الفلاحين الراغبين فى شراء الاراضى التى يفلحونها لحساب كبار المالك.

وفي اسطنبول، حيث جرى تسليم المذكرة من جانب جميع سفراء الدول، يسجل الباب العالي علمه بها ويعد بدخول الاصلاحات المطلوبة (١٣ فبراير ١٨٧٦). ولكن كيف يمكن وقف الثورة التي اتخذت، مدعومة بتعاطف الشعوب السلافية وبالمساندة المستترة من جانب أوروبا، ملمح حملة صليبية معادية للعثمانيين؟. لقد قال الباب (العالى) ان السبيل الى ذلك هو تطبيق «الاصلاحات». لكن الواقع سوف يكون شيئاً آخر تماماً: القمع. ففى الأشهر الأولى لعام ١٨٧٦، تضطلع القوات العثمانية تحت قيادة أحمد مختار باشا بتمشيط منهجى للإقليم، وهو ما يؤدى الى نزوح الآلاف من اللاجئين المسيحيين الى الجبل الأسود وصربيا والنمسا. وفي أوروبا، حيث تتغذى الصحف على اخبار الأعمال الوحشية، ينتشر الذعر. وسرعان ما سوف يتزايد ذلك الذعر اكثر فأكثر.

والواقع ان انتفاضة كانت قد نشببت، فى ابريل، فى بلغاريا ايضاً، فى اقليم پلوقديف وبازارچيك. والسيناريو هو نفس السيناريو الذى نراه فى البوسنة والهرسك. والحال ان القمع، الذى يمارس بمساعدة فرق شركسية وميليشيات غير نظامية (باش - بونوك)، يتحول الى مذبحة، على الأقل من وجهة نظر أوروبا.

وأمام عجز الامبراطورية عن تسوية الأزمة بالسبيل السلمية، تتجه الدول الى التدخل من جديد. ففى ١٣ مايو ١٨٧٦، بمناسبة زيارة القيصر (الrossi) الى برلين، سوف يجدد مؤتمر لوزراء «الرابطة» المطالب التى كان قد سبق قبل ذلك بعده أشهر تقديمها من جانب أندراسى، مع الدعوة، علامة على ذلك، الى رقابة دولية للتحقق من تطبيق الاصلاحات. لكن نبرة الدبلوماسية الأوروبية، هذه المرة، تصبح تهديدية أكثر بشكل واضح: فإذا لم تتحقق الامبراطورية العثمانية الاصلاحات التى وعدت بها، فإن النمسا سوف تحتل جزءاً من البوسنة فى حين أن روسيا سوف تتتوسع فى بيسارابيا الجنوبية؛ وعند الضرورة، سوف يكون بوسع الدول أيضاً استخدام القوة لفرض وجهة نظرها.

على ان اوروبا ليست الوحيدة التي ينتابها الانزعاج. فالانزعاج موجود ايضاً في اسطنبول. والصحف الأوروبية تتزوج من مصير السكان المسيحيين. أما في تركيا، فإن ما يثير الانزعاج بشكل خاص هو سقوط ضحايا مسلمين وتؤدي التدخلات المتحيزه من جانب الدول لحساب «مرتكبي المذابح» إلى اثارة استهجان عام. وتبداً شائعات غريبة في الانتشار: أن يتوجه الصدر الأعظم، نديم باشا، الذي يستجيب لجميع مطالب اجتاتيف، سفير القيصر لدى الباب العالى، إلى تسليم البلاد للقوات الروسية؟ وينتاب السكان الذعر. ويسبب الذعر الذي استولى على المسيحيين فإنهم، على الأقل أولئك الذين يملكون امكانات الهرب، سوف يجتهدون في مغادرة العاصمة العثمانية.

وفي 11 مايو 1876، تمتلىء المساجد الكبرى والساحات العامة في اسطنبول بالمتظاهرين الذين يشجبون جبن الحكومة ويتهمنها بالعجز عن وضع حد للمجازر المرتكبة ضد المسلمين. ووفقاً لتقليد راسخ، فإن الصنفطه، طلبة المدارس الدينية، هم الذين يتزعمون الحركة. وتتجه مسيرات صوب الباب العالى للمطالبة بعزل الوزراء. ويطلب الحشد بشكل خاص بعزل شيخ الاسلام، حسن فهمى افندي، ونديم باشا، المتهمين بالتراخي ومحاباة الروس.

وفي وجه هذا التحرك، سوف يحاول السلطان في البداية المقاومة. وهو يبدأ بالاكتفاء بتسرير شيخ الاسلام. لكنه في 12 مايو، وأمام تصاعد الهياج، يضطر أيضاً إلى التخلص من صدره الأعظم.

والحال أن الوزارة الجديدة، التي يترأسها رشدى باشا، تضم شخصيتين جد معروقتين بميولهما الليبرالية : مدحت باشا، الذي يبدأ وزيراً بلا وزارة، وحسين عونى باشا، الذي عهد إليه السلطان بوزارة الحرب. وسرعان ما تتوتر العلاقات بما يكفى بين ابطال اللحظة هؤلاء - الذين يعتبرهم السكان الاشخاص الوحيدين القادرين على حل الأزمة البلقانية بشكل مشرف - وعبد العزيز. «انكم تحتلون هذه

المناصب لأن الشعب هو الذي طلب توليكم لها. فلنر الآن ما الذي يمكنكم عمله بالفعل!». فمنذ لقائه الأول مع وزرائه الجدد، حرص السلطان على اطلاعهم على استيائه. فما الذي يمكن ان يحدث إذا ما اعتبرهم السلطان، بعد استعادة السكينة، مسئولين عن تمرد الصقليه، وانقلب عليهم ولاحقهم بسخطه؟ وسرعان ما يدب الشك والانزعاج في افتدة الوزراء. إنهم في مناصبهم من أجل خدمة السلطان. وهم يخدمونه، ولكن دون ان يتخلصوا ابداً من قدر من الاحساس بانعدام الثقة نحوه.

ويبدو أن حسين عوني باشا هو أول من راودته فكرة خلع عبدالعزيز، اتقاءً لانتقام وارد. وكان بالامكان عمل ذلك. فخلال سنوات عهده الخمس عشرة، قلما كان السلطان فوق الاتهام؛ فهو قد جر الدولة إلى اتفاقات غير مدروسة وقادها إلى افلس حقيقي؛ وكثيراً ما حاول الاستعاذه عن نظام التنظيمات الليبرالي بسلطة شخصية ذات أساليب وحشية؛ وقد سمع بأن تتطور عبر البلاد مواقف خطيرة عجز عن السيطرة عليها. وفي الماضي، تم خلع سلاطين آخرين لأسباب أهون من هذه الأسباب.

وأمام مشروع كهذا، بدأ مدحت بالتردد، لأنه كان يأمل في أن يتمكن من أن ينتزع من عبدالعزيز اصدار دستور. وهو لا ينحاز إلى رأى حسين عوني إلا بعد أن يدرك استحالة ذلك. ويحنو حنوه الوزراء الآخرون، وذلك بسهولة بالغة بقدر ما أن شيخ الإسلام قد أصدر فتوى تعلن أنه ليس هناك ما يحول، من زاوية القانون الدييني، دون خلع السلطان.

وفي ٢٩ مايو ١٨٧٦، يحرك حسين عوني باشا الجيش لتطويق قصر دولاً باختشى حيث يقيم السلطان بينما تحول البحرية دون اى اتصال بالخارج عن طريق البحر. وفي اليوم نفسه، يقف الأمير مراد، الابن الأكبر لعبدالمجيد، والذي ضغط عليه الوزراء إلى حد ما، ليستمع إلى ادائهم ليمين الولاء. وينتهي عهد

عبدالعزيز - أحد العهود الأكثر تناقضًا والأكثر انفتاحاً على التغيير في التاريخ العثماني. وبعد أقل من أسبوع، سوف يتم العثور على السلطان المخلوع ميتاً، مفتوح الشريدين، في غرفته بقصر فرعون، في أورتاكوي، الذي كانت الحكومة قد حددت إقامته فيه بعد خلعه. انتحار؟ أم اغتيال؟

## الأزمة البلقانية

يبدو مراد الخامس، النكى، المثقف، المنفتح على الأفكار الليبرالية، بوصفه العاهل المثالي لعهد التنظيمات. إلا أنه، حتى قبل ارتقائه العرش، يتميز بتعرضه لنوبات عصبية زائدة عن الحد. ومع المسؤوليات الجديدة التي كان عليها أن يتحملها، سرعان ما يستولى المرض تماماً على وعيه. وفي الوضع الدرامي الذي تمر به الإمبراطورية، فإن المرض العقلي الذي يشكو منه السلطان يشكل خطراً اضافياً بالنسبة للبلاد. وفي ٣١ أغسطس ١٨٧٦، يسارع الوزراء مرة أخرى إلى اجراء الخلع. ويحل محل مراد الخامس أحد اخوته، وهو رجل نكى مثله، ويبدو ليبرالياً مثله، هو عبدالحميد الثاني. وفي أول سبتمبر، يدشن هذا الأخير عهداً سوف يستمر ثلاثة وثلاثين عاماً.

والحال أن عهد مراد الخامس لم يكن غير فاصل مدة ثلاثة أشهر، لكنه فاصل حافل بالحركة، يتميز على نحو خاص باحتدام الأزمة في البلقان.

والواقع أن الدوامات السياسية التي أثارها تغيير السلطان قلما تؤدي إلى تحسين الوضع في الولايات الأوروبية للإمبراطورية. على العكس. فالثوار يطورون عملهم، مستفيدين من ظرف غير مستقر. وفي بلغاريا والهرسك والبوسنة، تتواصل حركات التمرد أكثر فأكثر، متحدية للقمع العثماني. إلا أنه سرعان ما يجد الباب العالي نفسه مواجهًا بأزمة أكثر خطورة بكثير: فسعياً إلى مساندة اخوتهما في العرق والدين، تبدأ صربيا والجبل الأسود بما أيضاً بالانخراط في طريق الحرب.

وفي ٢٦ مايو، وبتشجيع من الروس، توقع الاماراتان تحالفاً ينص على تقسيم للاراضى فى الاقليم فى حالة الانتصار على العثمانيين. وبعد ذلك بوقت قصير، يطلب الأمير ميلان، امير صربيا، من الباب العالى، تنصيبه على رأس البوسنة، مطالباً بالمناسبة نفسها بضم الهرسك الى الجبل الأسود. وفي ٢ يوليو، وأمام رفض اسطنبول الفاصل، يجيء الاعلان الرسمى للحرب.

ومرة اخرى، سوف تحاول الدبلوماسية الاوروبية تسوية الأزمة بما يتمشى مع ما تراه. لكن الوضع كان قد تبدل كثيراً منذ مذكرة آندراسى! وعندما يجتمع القيصر الكسندر الثانى وامبراطور النمسا فرانسوا - چوزيف، فى ٨ يوليو، فى رايخستات، فى بوهيميا، فإن ما يدور الحديث عنه، فى محادثتهما، هو تقسيم البلقان الى مناطق نفوذ، باكثر مما يدور عن تدابير ملائمة لاستعادة السلم. فالنمسا تحتفظ لنفسها بالوصاية على صربيا وتتوى التوسع اقلانياً فى البوسنة وفي الهرسك؛ اما روسيا فهى تطالب لنفسها بحماية البلغار وتتوى الاستيلاء على بيسارابيا والアナضول الشرقية؛ وأما امارة بلغاريا التى سوف تظهر فى المستقبل، ورومانيا والبانيا فإنها سوف تصبح مستقلة؛ وسوف يكون بوسع اليونان التوسع فى ثيساليا وايپروس؛ وأخيراً، فإن اسطنبول، عاصمة الامبراطورية العثمانية، سوف تصبح مدينة حرة، خطوة اولى قبل الضم الذى يخطط له الروس منذ قرون.

• برنامج واسع. على ان ما يبدأ فى الساحة هو القتال. وحتى ذلك الحين، فإن ما يحصل عليه البلقانيون من حماتهم الاباطرة هو، بوجه خاص، مؤازرة كلامية. وصحيح أن بعض مئات من المتطوعين الروس سوف ينضمون الى الجيش الصربى وأن هذا الأخير يضع على رأسه ضابطاً من ضباط القيصر، هو تشيرنایف. لكن ذلك قليل جداً بالقياس الى الوحدات الضخمة التى نجع العثمانيون فى تعبتها. ونحو اواخر اغسطس، يمكن عثمان باشا، احد افضل الجنرالات العثمانيين، من

احراز انتصار هام على الصربيين، امام اليكسيناتز. وهو انتصار يدفع ليس فقط البلقانيين، وإنما ايضاً الدول التي تساندهم، الى اعادة النظر في الموقف.

إلا انه لن يكون هناك مفر من استئناف الأعمال الحربية، بعد بضعة اسابيع من ارتقاء عبدالحميد العرش ومن اثبات العثمانيين من جديد لتفوقهم العسكري حتى تقرر الدول الانخراط في الأمر بكل ثقلها. ففي ٣١ اكتوبر ١٨٧٦، يذهب سفير روسيا، الكونت اجناطييف، الى الباب العالي، مكلفاً بتوجيه انذار مقتضب: إذا لم توقع الامبراطورية العثمانية في الساعات الثمانى والأربعين القادمة هدنة مع صربيا والجبل الأسود، فإن روسيا سوف تستخلص من ذلك النتائج التي تفرض نفسها. وفي اسطنبول، يتم الاستسلام للانذار و ، منذ الأيام الأولى لشهر نوفمبر، يبدأ تسريع القوات العثمانية المشاركة في الحملة. لكن الدول قلما تكتفى بهذا الابداء لحسن النوايا. فهي تفكر بالفعل في اقتسام الاسلاط العثمانية وتطلب عقد مؤتمر دولي على وجه السرعة. وهذا المطلب تدعمه التهديدات. إذ يعلن دژائیلی في مأدبة : «ان انجلترا لا تخشى الحرب، وهي قادرة على القتال لمدة عشرين سنة، اذا لزم ذلك. وسوف يتم ارسال الاسطول البريطاني الى الدردنيل».

ويبدأ المؤتمر المنشود أعماله في اسطنبول في ٢٣ ديسمبر ١٨٧٦ ويجمع، تحت رئاسة صفوتو باشا، الوزير العثماني للشؤون الخارجية، مندوبي روسيا وانجلترا وفرنسا والنمسا والمانيا وایطالیا. وبطبيعة الحال، فين الباب العالي يدرك منذ ذلك الحين ما ينتظره : فسوف يقترح عليه استقلال البوسنة والهرسك وكذلك تكوين بلغاريا كبرى تحت النفوذ الروسي؛ ومرة اخرى تنتهي الأمور بالنسبة له بخسائر اقليمية وباحتلال موارده. إلا ان مدحت باشا، الذي اصبح الوزير الأول لعبدالحميد، يتمترس، في وجه مطالب الاتحاد الأوروبي الجديد، بمتراس اخير: اعلان دستور.

تحول مفاجئٌ ففي ذات اللحظة التي يجتمع فيها مندوبي الدول لأول مرة يهدى المدفع. وفي كلمة قصيرة، يعلن صفتوف باشا، رئيس المؤتمر، للمندوبيين أن السلطان، مروءة منه، قد منح شعبه نظام حكم جديداً وأن المؤتمر، في هذه الظروف، لم يعد له مبرر. ويجيئ الرد البارد من السفير الروسي: «لننتقل إلى جدول الأعمال». لكن ذلك لا يحول دون تعديل المبادرة العثمانية المفاجئة بشكل فعلى لمعطيات المناقشة.

والواقع أن الدستور الذي صاغه مدحت باشا ورجال حاشيته إنما يشكل ذروة عملية الاصلاح الطويلة الجارية في الامبراطورية منذ ميثاق جولخانه ويحرم الدول من عدد كبير من حججها الداعية إلى اعادة فحص المسألة الشرقية. فمنذ ذلك الحين، تبدو الدولة العثمانية مزودة بنظام حكم مماثل تماماً لنظام حكم أمم الغرب الحديثة. فهي تتمتع بمجلس اعيان يعين السلطان اعضاءه مدى الحياة - بما يشكل ضمانة ضد الاقصاءات التعسفية - ، وجمعية مشكلة من نواب ينتخبهم السكان، وبجهاز تنفيذي قيادي جد شبيه، في بنيته، بوزارة أوروبية. وصحيح أن السلطان، الذي يتمتع شخصه بطبع مقدس، يحتفظ بجانب كبير من سلطاته التقليدية: فهو ليس مستولاً أمام أحد عن اعماله، وهو الذي يعين أو يعزل الوزراء، وهو الذي يعقد البرلمان ويحله، وهو الذي يصدر القوانين، ويقود القوات المسلحة، ويوقع المعاهدات ويعلن الحرب أو يعقد الصلح. لكن النواب، بالمقابل، يصوتون على مشاريع القوانين ويصوتون، خاصة، على الميزانية، وهي صلاحية تسمح لهم بالسيطرة على جميع العمليات الضريبية والمالية للدولة. وعلاوة على ذلك، فإن الدستور يجدد للرعايا العثمانيين جميع الضمانات التي قدمها مرسوماً ١٨٣٩ و ١٨٥٦: احترام الحريات الفردية، المساواة في الحقوق والواجبات، حرية تولي جميع الوظائف العامة، القضاء على جميع اشكال التعسف، الخ.

ومن الواضح أنه ليس من باب الصدفة أن نظام الحكم الجديد قد تم اعلانه في ذات يوم افتتاح مؤتمر اسطنبول. فقد كان السلطان ووزراؤه يريرون احداث

نوع من الصدمة السيكولوجية. وكانوا يأملون، بوجه خاص، في التذرع بالدستور لإبطال جميع دعاوى الدول. التنازل عن أراضٍ للبوسنة والجبل الأسود؟ مستحيل، لأن الدستور يعلن أن الامبراطورية لا تمس. منح امتيازات خاصة للمسيحيين؟ مستحيل، لأن الدستور يعلن مساواة جميع الرعايا العثمانيين. إنشاء محاكم خاصة لغير المسلمين؟ مستحيل، لأن الدستور ينص على وجود نظام قضائي مدنى ينطبق على جميع عناصر السكان. إنشاء هيئة دولية للتحقق من تطبيق الاصلاحات؟ مستحيل، لأن الدستور لا يسمح بشئ من ذلك.

وفي الأيام التالية لفاجأة ٢٣ ديسمبر، استمرت المفاوضات، شاقة وطويلة وبلاجدوى. فقد جاء مندوبي الدول وكافة أنواع المطالب والمشاريع في حقائبهم. وكل مطلب وكل اقتراح يصطدم بالاجابة نفسها: إن الحكومة العثمانية سوف تتحقق الاصلاحات التي نص عليها الدستور. وفي نهاية الأمر، لا يكون هناك مفر من الإذعان لما هو بديهي. فمن الأنسب الاعتراف بفشل المؤتمر والافتراق. ويحدث ذلك في ٢٠ يناير ١٨٧٧. لقد ضاع نحو شهر في المسومات.

والحال أن هذا الانقضاض للمؤتمر دون التوصل إلى آية نتيجة سوف تترتب عليه نتيجة غريبة. فالواقع أن عبد الحميد، إذ يعتبر مدحت باشا مسؤولاً عن فشل المفاوضات، سوف يقرر ، في مستهل شهر فبراير، تتحيته عن الصدارة العظمى و ، كما يجيز الدستور ذلك، أبعاده إلى المنفى. والحق أن فشل المؤتمر ليس السبب الوحيد لهذا الزوال المفاجئ للحظة. فخلال الأشهر الأولى من عهده، راكم السلطان الكثير من الشكايات الأخرى ضد وزيره. ألم يحفظ هذا الأخير بصلات جد وثيقة مع العثمانيين الشبان؟ ألم يكن شديد المحاباة للمسيحيين إلى درجة أنه قد فتح لهم أبواب الأكاديمية العسكرية؟ ألا يميل السكان و ، علاوة على ذلك، المراقبون الأجانب، إلى اسناد كل ما يحدث في الامبراطورية إليه؟

وسوف يغادر مدحت العاصمة العثمانية دون أن يشهد أول تجلٍ ملموس للثورة المؤسسة التي كان أباً لها: انعقاد البرلمان. على أن الأمور تسير بسرعة بالغة.

فبعد الانتخابات التي نظمت على عجل، للبرهنة للدول بشكل واضح على ان الامبراطورية تعتمد فعلاً تطبيق الدستور الذي اتخذته لنفسها، بدأ التواب واعضاء مجلس الأعيان اعمالهم، في صحب عظيم، منذ ١٩ مارس ١٨٧٧.

وفي التو والحال، سوف تهيمن احدى المسائل بشكل كبير على المناقشات : خطر مواجهة عسكرية مع روسيا . الواقع ان حرياً روسية - تركية تبدو مرحلة بشكل متزايد، منذ فشل مؤتمر اسطنبول، وذلك على الرغم من انه قد تم في نهاية الأمر توقيع معاهدة صلح مع صربيا (أول مارس ١٨٧٧). فقد نجح القيصر شيئاً فشيئاً في اقناع الدول بضرورة اتخاذ موقف نشيط في وجه الامبراطورية وحصل منها على تأكيد بأنها سوف تغمض اعينها في حالة نشوب حرب، وفي ١٥ يناير، في بودابست، كان قد عقد مع النمسا، على أساس محادثات رايختسات، اتفاقاً ينص على اقتسام البلقان. ونحو أواخر مارس، كان قد كلف الجنرال اجناطييف بالقيام بجولة توضيح عبر العواصم الأوروپية. وفي ابريل، حصل من رومانيا على موافقتها على نقل قوات عبر أراضيها. ومن الواضح ان تضييق الخناق كان بسبيله الى الاكتمال.

وسوف تعلن روسيا الحرب في ١٩ ابريل ١٨٧٧ . ولم يكن من الصعب العثور على ذريعة للحرب. فقبل ذلك ببضعة أيام، كان الباب العالي قد رفض التجاوب مع تحرك آخر من جانب الدول التي طلبت، بموجب بروتوكول موقع في لندن في ٣١ مارس، ان تخضع الامبراطورية لجميع مطالبيها. وبمجرد علمه برد الحكومة العثمانية، اصدر الكسندر الثاني الأمر الى قواته بالتحرك.

وفي البداية، سوف يشبه ذلك التحرك حرياً خاطفة. فالهجوم الروسي ينتشر على جبهتين. وعلى الجبهة الغربية، تتمثل المهمة في اجتياز البلقان والوصول الى اسطنبول والمضائق بأسرع ما يمكن. وعلى الجبهة الشرقية، ينوى القيصر الاستيلاء على الاناضول الشرقي. ونحو منتصف يونيو، يتم بالفعل تحقيق جزء من

هذا البرنامج: ففى أوروبا، يحتل الجيش الروسي شمال بلغاريا، ويتقدم صوب صوفيا وادرن؛ وفي آسيا، يستولى على أرداهان (١٨ مايو ١٨٧٧) وبيازيت (٢٠ يونيو). لكن العثمانيين لن يتاخروا عن تمالك أنفسهم. وسوف تستمر الحرب لمدة ستة أشهر أخرى.

وعلى الجبهة الشرقية، فإن احمد مختار باشا هو الذى ينظم المقاومة ويكسر عزيمة الروس، بدفعه المجيد عن كارس؛ وفي بلغاريا، يوقف سليمان باشا العدو فى شيبيكا، ويحاصره عثمان باشا أمام بليقنى. وإن تستعيد قوات القيصر ما يكفى من الحيوية لاجتياز كل هذه الحواجز، واحداً بعد الآخر، إلا اعتباراً من الخريف. ففى ١٤ نوفمبر، يضطر مختار باشا إلى اتخاذ قرار بالتخلى عن كارس؛ وفي ١٠ ديسمبر، يضطر عثمان باشا، بعد أن قاوم الهجمات الروسية على مدار خمسة أشهر، إلى تسليم بليقنى؛ وفي اليوم التالى، يستسلم سليمان باشا هو الآخر. وتستفيد صربيا والجبل الأسود من الظرف للانخراط فى الحرب بدورهما، فتقتحان جبهة جديدة فى مقدونيا وعلى حدود البانيا. وبالنسبة للجيش الروسي، فإن ما يتبقى تحقيقه ليس غير نزهة. ففى ٣ يناير، يصل إلى صوفيا، وفي ٦ يناير، يصل إلى بلوفديف، وفي ٢٠ يناير، يصل إلى ادرنة. وبعد ذلك بعشرة أيام، تظهر وحدات امامية قرب روبيوستى، وهى بلدة تقع على بعد مائة كيلو متر فقط من اسطنبول.

وأمام هول الكارثة، يقرر الباب العالى توقيع هدنة فى ادرنة، فى ٣١ يناير. لكن الحرب لا تنتهى، ويصبح بمقدور الروس منذ ذلك الحين، إن لم تجر تلبية مطالبهم، محاصرة العاصمة العثمانية. وفي هذه العاصمة، يسود الذعر. فالسكان ينتابهم الهلع وتبدو الحكومة مصابة بالشلل. ويثور البرلمان.

وهذا الهجوم البرلمانى الذى لا يكف عن التزايد - ينتقد النواب الحكومة، ويفضحون عدم كفاءة الضباط، ويستهجنون الأسلوب الذى ادىت به العمليات

العسكرية - سرعان ما سوف ينفتح على أزمة في الأزمة. فالواقع ان السلطان يجتمع، في ١٣ فبراير ١٨٧٨، مع لجنة برلمانية لاستشارتها في الرد الذي يجب تقديمها على عرض بريطاني بارسال اسطول الى بحر مرمرة للاسهام في حماية اسطنبول. وتدور المناقشات في البداية دون مشاكل، لكن احد النواب، وهو احمد ناجي افندى، رئيس طائفة صناع البطانات، يرى فجأة ان من المناسب التحدث: «كان من الأولى عقد مثل هذا الاجتماع في حضور مولانا السلطان من قبل، فاللحظة الملائمة للحرب قد مرت. أما الآن وقد وصلت الأمور إلى ما وصلت إليه، فما الجلوى من استشارتنا؟» وهو ما يؤدي إلى دفع عبدالحميد إلى الخروج عن طوره. فهو يقول لصدره الأعظم، سعيد باشا: «رُدْ إِذَاً عَلَى هَذَا النَّذْل لِعَلَّ اللَّجْنَةَ تَكُونْ فَكْرَةً!» ويقدم الوزير ايضاحات مسهبة حول أسباب الحرب وإدارة العلوميات. لكن مقدم السؤال قلما يقنع. وفي اليوم التالي، يعرف النائب ان السلطان، مستنداً إلى حق اعترف له به الدستور، قد قرر حل البرلمان.

تلك نهاية الفترة الدستورية الأولى. وقد دامت أقل من سنة. وبينما يتفرق النواب المنتخبون في صمت، فإن الامبراطورية تلتج، دون أن تدرى ذلك، ثلاثة عقود من الاوتوقراطية.

ومن المؤكد ان ذلك يعتبر تحولاً رئيسياً في تطور الدولة العثمانية منذ التنظيمات. فقد جاء الدستور ليتوج بنياناً تطلب نحو اربعين سنة لتشييده حجراً حجراً، ومع حل البرلمان لا ينهار البنيان. لكنه يتميز منذ ذلك الحين بملمح غريب لبناء نُسُى تركيب سقف له. إلا أن قليلاً، في تلك اللحظة، هم الذين يولون أهمية كبيرة لما حدث. فالحرب مع روسيا تبقى أولوية الأولويات.

والحق أن الوضع جد خطير بحيث ان الامبراطورية العثمانية لا تملك ساعتها شيئاً غير قبول شروط القيصر، والروس يطلبون استقلال رومانيا والجبل الأسود ومصريباً؛ وهم يريدون ايضاً انشاء امارة بلغارية مستقلة تمتد من البحر الأسود

إلى بحر ايجه وإلى جبال الباينيا؛ وهم يطلبون ادخال اصلاحات في البوسنة وفي الهرسك، وكذلك في ايبيروس وثيساليا؛ وفي الولايات الشرقية للامبراطورية، يهددون إلى اتخاذ جميع التدابير اللازمة لتحسين احوال الأرمن وضمان منهم في مواجهة الأكراد والشراكسة؛ وأخيراً، على سبيل تعويض عن الحرب، يطالبون بالجزء الأكبر من دوبروچا وجزر الدانوب ويطالعون، في الاناضول الشرقية، بولايات كارس وأردهان وباطوم وارتقين، كما يطالبون بمبلغ ٤٠٠ مليون روبل. وعلى هذه الأساس تبدأ محادثات الصلح في سان ستيفانو (يشيلكوى)، على مشارف اسطنبول. وفي ٣ مارس، سوف يوقع العثمانيون مشروع المعاهدة المقدم إليهم دون أن يتمكنوا من الحصول على أبسط تنازل.

إلا انه اذا كان السلطان يرضخ، فإن اوروبا ليست مستعدة ابداً لأن تستسلم. وصحيح أنها قد اغمضت عينيها تجاه الحرب؛ أما الآن وقد أخذ القىصر يقدر بمفرده مصير الشرق، متتجاوزاً إلى حد بعيد الحقوق التي اعترفت بها له الاتفاقيات المعقودة قبل بدء الحرب، فإنها عازمة بحزم على سد الطريق في وجهه. فالنيل، خاصة انجلترا والنمسا، لا تقبل الأمر الواقع الذي تحقق في سان ستيفانو. وحتى قبل توقيع المعاهدة، كانت بريطانيا العظمى قد ارسلت اسطولها للرسو قبالة اسطنبول لاظهار مساندتها للحكومة العثمانية. والنمسا تتخذ موقفاً أكثر تهديداً بكثير. ولما كانت ترى أنها قد اضيرت، فإنها تتطلب تعديلاً فوريًا للمعاهدة، ولتوسيع موقعها على أكمل وجه، فإنها تعيّن جيشها وتعلن عن استعدادها لمحاربة روسيا. والحق أن كبار مستوى الاتحاد الأوروبي ليسوا هم وحدهم الذين يشعرون بالسخط. فالبلغانيون أيضاً يشعرون بالاستياء العميق. ولا يمكن لا لصربيا، التي حرمت من الهرسك ومن البوسنة، ولا لرومانيا، التي انتزع منها الروس بيسارابيا، ولا لليونان، التي تحلم بالتوسيع في مقدونيا أو في ثيساليا، ان تقبل اتفاقية سان ستيفانو.

وأمام كل هذا السخط، وخاصة امام التهديد النمساوي بالحرب، لا يتأخر الكسندر الثاني عن قبول اقتراح بسمارك بعقد مؤتمر موسع للصلح في برلين، بهدف اعادة فحص مجمل الملف الشرقي. وهذه المرة، سوف تسير الأمور بالنسبة لامبراطورية العثمانية بشكل افضل قليلاً. والحق ان السلطان، قبل بضعة ايام من بدء أعمال المؤتمر، قد دفع لانجلترا بسخاء ثمن دعمها له بالتنازل لها عن جزيرة قبرص (اتفاق اسطنبول المؤرخ في ٤ يونيو ١٨٧٨).

والحال أن معاهدة برلين، الموقعة في ١٣ يوليو، تستعيد بعض بنود الاتفاق المعقود في سان ستيفانو، وتعديل بعضها الآخر. إذ يجرى الاعتراف على نحو نهائى باستقلال رومانيا وصربيا والجبل الأسود. لكن بلغاريا الكبرى التي يتطلع إليها القيصر تقسم إلى عدة قطع: ففي الشمال تتشكل امارة مستقلة عاصمتها صوفيا؛ وفي الجنوب، توضع «روميليا الشرقية» تحت السلطة السياسية والعسكرية المباشرة للسلطان لكنها تتمتع باستقلال ذاتي اداري؛ وتكون بويروجا من نصيب رومانيا (في مقابل بيسارابيا التي يجرى التنازل عنها لروسيا)، بينما تكون نيش وبيرو من نصيب صربيا، في حين ترجع مقدونيا إلى الامبراطورية العثمانية. ولا تعود هناك بلغاريا كبرى، خلافاً لتمنيات ميلان اوبرنيوفيتش: فالبوسنة والهرسك تتخلان من الناحية الاسمية عثمانيتين، لكن النمسا - المجر سوف تتحتلما وتديرهما. وكانت اليونان قد جامت هي أيضاً إلى برلين وشهادتها مفتوحة؛ وسوف يتغير عليها، مؤقتاً، الاكتفاء بالوعود. وفي الأناضول الشرقية، تحتفظ روسيا بأردهان وكارس وباطوم، إلا أنها سوف تجد نفسها مدعوة إلى إعادة الاشكيirt وببيازيت إلى الامبراطورية العثمانية). وكما في سان ستيفانو، فقد جرى النص على ضمانات للأقليات، خاصة الأرمن؛ على ان لغة المادة ٦١ التي تعالج هذه المسألة لغة جد غامضة بحيث انها ترك الباب مفتوحاً لكثير من التأويلات. وأخيراً، فإن تنازلاً هاماً يتمثل في تخفيض مبلغ التعويض عن الحرب الذي يتوجب على الامبراطورية العثمانية دفعه لروسيا.

ومن الواضح ان المعاهدة الجديدة تهدف في مجموعها الى كسر اندفاع الوحدة السلافية لدى الروس والصربين. فبدلاً من الوحدات الاقليمية الكبرى التي كان حكام سان بطرسبورغ ويلجراد يحلمون بها، انشأ دبلوماسيو الدول حشداً متبيناً من الامارات والمناطق ذات الحكم الذاتي المستعدة لتمزيق احدهما الأخرى، بقدر ما ان التقسيم الاقليمي الذي نص عليه المؤتمر يولد التناقضات. لكن الدولة العثمانية، بالرغم من كل شيء، هي التي تسدد الفاتورة الأكثر فداحة. فهي، في برلين، تخسر الجزء الأكبر من اراضيها البلقانية وجزيرة قبرص و «الولايات الثلاث» للأناضول الشرقية. كما تخسر موارد مالية هامة. وأخيراً، فإنها تخسر شعورياً تعتبر من بين أكثر الشعوب اجتهاداً ورفاهية في الامبراطورية. وما تحصل عليه في المقابل ليس غير وعد باطلة: تجديد غامض لمواد معاهدة باريس بشأن ضمان الدول لوحدة أراضيها.

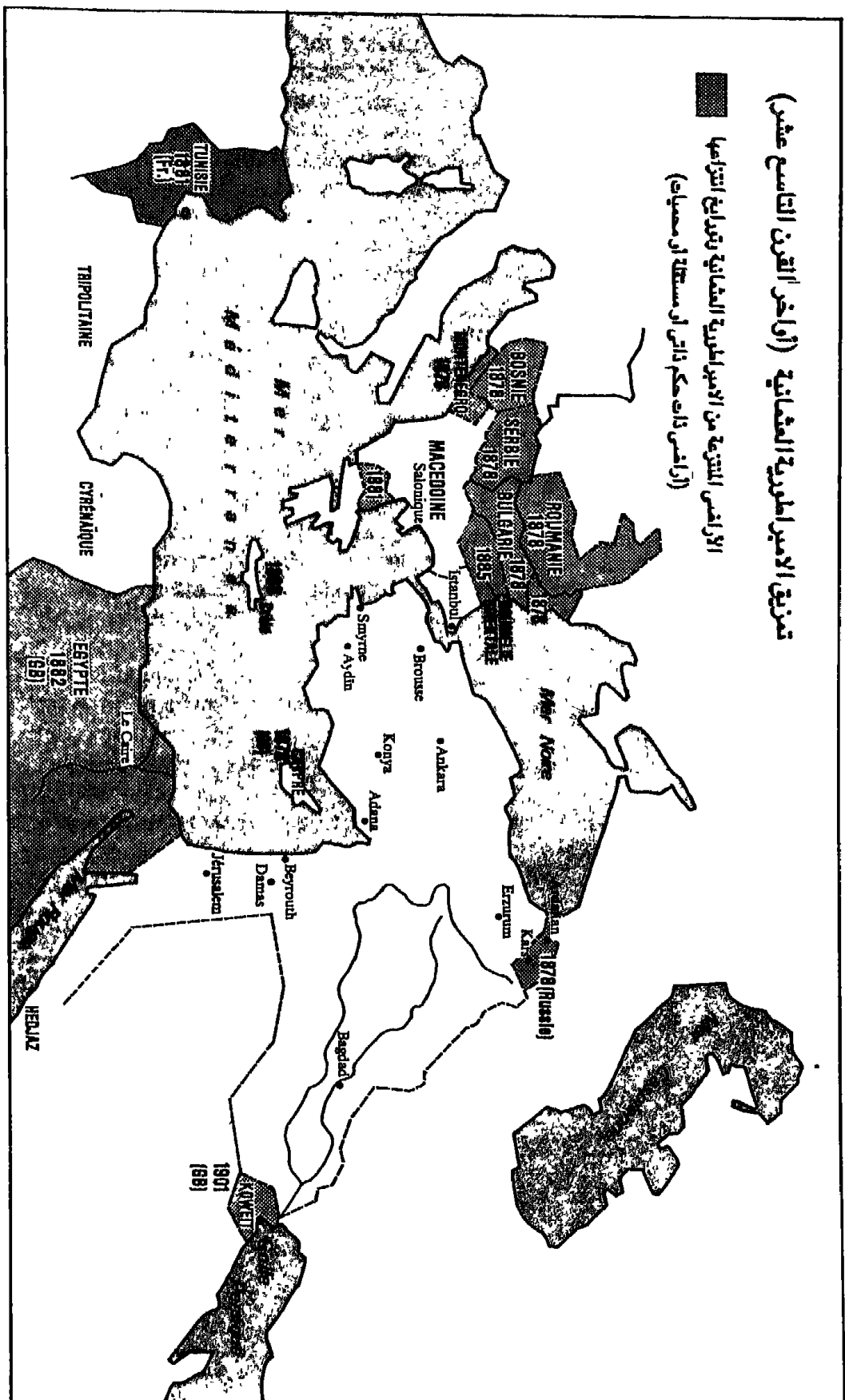
\*\*\*

بالنسبة لرعايا عبد الحميد الثاني، ييرز عام ١٨٧٨ بوصفه علامة سوداء، شأنه في ذلك شأن الكثير من الاعوام الأخرى منذ انخراط الامبراطورية العثمانية، في عام ١٨٣٩، في طريق التنظيمات. ولكن هل لا تتألف محصلة اربعين سنة من الاصلاحات إلا من أزمات داخلية وخارجية وخسائر اقليمية واستعباد اقتصادي ومسايرة متزايدة لسياسة الدول العظمى؟ للرد على هذا السؤال، يكفي تصفح احد هذه الالبومات الفوتوغرافية التي أمكن للرحلة الذين تنسى لهم القيام برحلتهم الفنية الثقافية في الشرق، التقاط صورها، عند مستهل عهد عبد الحميد، في غالبية المدن الكبرى للامبراطورية. إن الموضوعات «الزاهية الألوان» تحتل فيها مكانة هامة: العجائز الذين يرتدون الثياب التقليدية، النساء المحجبات بالدانتلة الشفافة، الأفراح الريفية... إلا أن بوسع المرأة ان يرى فيها ايضاً رجالاً يرتلون الملابس الأوروبية، وينتظرون الترام؛ ومحطات السكك الحديدية؛ وموانئ غاصة بالسفن البخارية؛ وبنایات عامة مهيبة ومزينة بشكل باذخ؛ ونسيجاً حضرياً جديداً أخذأ

فى التشكيل يتالف من الثكنات والقصور وصالات المسرح والمدارس والبنوك والبيوت المبنية بالحجارة... ومن المؤكد أن هذا أيضاً محصلة للتنظيمات لكن الأمر لا يقتصر على ذلك، فعلى أربعين سنة من الأزمة ترد أربعون سنة من الانطلاق الاقتصادي، والنهوض الثقافى، وعلمنة وتحديث المؤسسات، والتقدم فى مجال حقوق الإنسان، فإلى جانب مسألة الشرق، هناك الردود التى يحاول الشرق تقديم اجابات عليها.

### نزعية الامبراطورية العثمانية (واخر القرن التاسع عشر)

الاراضي المترسبة من الامبراطورية العثمانية بقرار انتزاعها  
 (اراضي ذات حكم ذاتي لمستقل او محليات)



تحلل الامبراطورية العثمانية (نهاية القرن التاسع عشر).

## الفصل الثالث عشر

### النزع الاخير

(١٨٧٨ - ١٩٠٨)

بقلم : فرانسوا جورجيو

## الدولة العثمانية بعد معاهدة بولين

### اعقاب الأزمة

تخرج الدولة العثمانية ضعيفة ومحترلة من الأزمة الطويلة المتعددة الجوانب، المالية، السياسية، العسكرية، الدبلوماسية، التي تمتد من عام ١٨٧٥ إلى عام ١٨٧٨. فقد لحقت بها خسائر اقليمية ملحوظة في البلقان: إذ حصلت رومانيا وبصربيا والجبل الأسود على استقلالها التام والكامل، واحتلت النمسا البوسنة والهرسك وأصبحت بلغاريا امارة تتمتع بالحكم الذاتي. لكن التراجع العثماني لا يقتصر على الجزء الأوروبي من الامبراطورية: فقبص يجري التنازل عنها لإنجلترا و، في شرق الأناضول، تضم روسيا ولايتها كارس وأرداهان. وعلى وجه الإجمال، فإن نحو ٢١٠٠٠ كم<sup>٢</sup> تنفصل عن الامبراطورية العثمانية، مع سكان يصل عددهم إلى نحو ٥٠٥ مليون نسمة، أي نحو خمس أخمالي سكان الامبراطورية. وعلاوة على هذه الاستقطاعات الاقليمية والديموغرافية، فإن الموارد المالية للامبراطورية العثمانية تتعرض للاختزال. فبعض الدول الجديدة كانت تدفع في السابق جزية للباب (العالى)، وهذا الاختزال للإيرادات يلحق ببلاد يتبعون عليه دفع تعويض ياهظ عن الحرب لروسيا، يصل حجمه إلى نحو ٨٠٠ مليون من الفرنكات.

وإضعاف الدولة العثمانية هو اضعاف دبلوماسي أيضاً. ففي مؤتمر باريس، الذي أنهى حرب القرم (١٨٥٦)، كان قد تم الاعتراف بتركيا كجزء من الاتحاد الأوروبي، وكان قد تم الاعتراف بمبدأ احترام وحدة أراضيها وعدم التدخل في شؤونها الداخلية. وعلى الرغم من إعادة تأكيدها لهذين المبدأين، فإن معاهدة برلين قد أجازت تدخل الدول في حالة عدم اضطلاع إسطنبول بالإصلاحات المطلوبة في «الولايات التي يسكنها الأرمن».

وخلال السنوات التالية لمعاهدة برلين، تتعرض تركيا لاستقطاعات جديدة: ففي عام ١٨٨١، وإثر مساومات طويلة، يجري التنازل لليونان عن ثيساليا وجزء من إبيروس. وبعد ذلك ببعض سنوات، تضم بلغاريا روميليا الشرقية، التي كانت الإمبراطورية العثمانية تمارس عليها سيطرة سياسية وعسكرية. والشيء الأخطر هو أن الدول العظمى تستفيد من ضعف الإمبراطورية لكي تزيد سيطرتها. وهكذا ففي عام ١٨٨١ تنتقل تونس تحت حماية فرنسا، وفي السنة التالية يتم احتلال مصر عسكرياً من جانب الانجليز «لأجل غير مسمى». وصحيح أن الأمر يتعلق ببلدين لا ينتميان بعد إلى الحيازة العثمانية إلا بشكل صوري، لكن ذلك لا يحول دون أن يكون ذلك ضربة جديدة لهيبة الإمبراطورية، وأن تلك الضربة قد وجهتها دولتان أوروبيتان كانتا تظاهران حتى ذلك الحين بأنهما مدافعتان عن وحدة الإمبراطورية. ومن ثم فإن الوضع يدعو إلى الانزعاج.

ومن جهة أخرى، فإن السكان المسلمين، في الدول الجديدة التي تشكلت في البلقان، يجدون أنفسهم في وضع صعب. وتؤدي المعاملات السيئة والخوف من الأعمال الانتقامية والقوانين الزراعية التي جرى سنتها لصالحة العناصر المسيحية إلى نزوح آلاف الأتراك والمسلمين في اتجاه إسطنبول، وهو ما يطرح على دولة تشكو بالفعل من ضائقة شديدة على المستوى المالي المشكلة الصعبة المتمثلة في استقبال وتوطين هؤلاء اللاجئين.

وهكذا ففي بداية ثمانينيات القرن التاسع عشر تتميز الامبراطورية العثمانية بقوام جديد: فهي إذ لا تملك بعد في أوروبا غير الممر المقلوني ولا تملك في إفريقيا غير الساحل الليبي، تبدو منذ ذلك الحين بوصفها دولة آسيوية وムسلمة أساساً. وبحكم التغيرات الإقليمية وتدفق اللاجئين، فإن نسبة المسلمين إلى إجمالي سكان الامبراطورية تتنقل في غضون بضع سنوات من ٦٨٪ إلى ٧٦٪. وهكذا تصير الامبراطورية دولة ثلاثة أرباع سكانها من المسلمين.

وتستثير هذه الأحداث كلها وسط الطبقة الحاكمة أزمة معنوية جسمية. والحال أن حرب «٩٢»، كما جرت العادة على تسميتها<sup>(١)</sup>، سوف تخلف آثاراً عميقاً في ذاكرة الاتراك الجماعية. فلاشك أنه لم يحدث من قبل قط أن كانت الامبراطورية قد قريبة إلى هذا الحد من نهايتها، ولم يحدث من قبل قط أن كانت الجيوش الروسية قد قريبة إلى هذا الحد من اسطنبول. والخطر لا يقتصر على الجزء الأوروبي من الامبراطورية. فهو ينتشر منذ ذلك الحين في كل مكان، في آسيا وفي إفريقيا. وهذا واقع جديد : فالازمة توقف لدى القادة العثمانيين احساساً بأن الامبراطورية قلعة محاصرة من جميع الجهات ومهددة من الداخل. وتعقب تفاؤل عصر التنظيمات فترة شكوك: هل مايزال بإمكان الثقة في أوروبا وفي القوميات المسيحية في الامبراطورية؟ هل تعتبر سياسة تغريب المؤسسات والمجتمع التي قام بها الباشوات المصلحون سياسة مناسبة؟ صحيح أن هذه الاستلة كانت قد طرحت بالفعل من جانب المثقفين العثمانيين الشبان ونامق كمال، لكن الشك يستولي الآن على الطبقة السياسية العثمانية التي صدمتها الكارثة.

وأول من يتسامل عن حكمة سياسة التنظيمات ويشك فيها هو السلطان عبد الحميد الثاني. فهو، إذ يتاثر تاثراً عميقاً بالظروف المضطربة التي احاطت بتوليه العرش، يضططلع، منذ الأعوام الأولى لعهده، بمراجعة كاملة للمبادئ التي استندت إليها سياسة عصر الاصلاحات.

ففي مجال السياسة الداخلية، يتذرع عبدالحميد بالمبررات الجسيمة التي كان عليه التصدى لها لتهديد نظام الحكم الدستورى. وكان السلطان قد عدل بالفعل مشروع الدستور الذى وضعه مدحت باشا فى اتجاه سلطوى. وغداة مؤتمر إسطنبول، جرد السلطان مدحت باشا من وظائفه وقام بنفيه. وفي فبراير ١٨٧٨، بينما كانت الجيوش الروسية تعسكر فى ثراس، حل السلطان البرلمان. وبعد ذلك ببضعة أشهر، يضطر إلى مواجهة تمرد يسلمهان المثل الليبرالية كانوا يهدفان إلى الاطاحة به لاعادة مراد الخامس إلى العرش: في مايو ١٨٧٨، الهجوم المسلح الذى قام به على سواوى على رأس مجموعة صغيرة من اللاجئين من البلقان ضد قصر تشیراچان، خلال الصيف، المؤامرة التى حاكها فى إسطنبول يونانى، هو كليانتى سكارليرى، رئيس محفل پرودوس الماسونى، وهمما حاولتان تمنيان بالفشل، لكنهما تعززان انعدام ثقة عبدالحميد فى الليبراليين والماسونيين ورغبة فى توطيد سلطته. وعلى مدار ثلاثين سنة، لن يدعو البرلمان إلى الانعقاد. ولن يتم الغاء الدستور (سوف يتم نشره بصورة منتظمة في صدر الكتاب السنوي للإمبراطورية العثمانية)، إلا أنه سوف يتم تعطيل العمل به. وقد أمكن القول في مجال تعريف هذا النظام السياسي بأنه «حكم مطلق دستوري»<sup>(٢)</sup>.

ومن جهة أخرى، فإن المصير الذى اختص به السلطان أئمة الحركة الليبرالية يشير بوضوح إلى التوجه الذى ينوى اعطاءه لنظام الحكم. وصحيح أن مدحت باشا يستدعي من المنفى في عام ١٨٧٨، تحت ضغط من جانب الانجلز، ويعهد إليه بمنصب إلى دمشق ثم بمنصب إلى آيدىن. لكن نشاطاته فيما تراقب عن كثب، لأن السلطان يشتبه في انتهاجه سياسة شخصية تحرض السكان المحليين على التحرك. وبعد اتهام مدحت باشا بتدبیر اغتيال عبدالعزيز، سوف يجري القاء القبض عليه في عام ١٨٨١ ونفيه إلى الطائف، في شبه الجزيرة العربية، حيث يموت بعد ذلك بثلاث سنوات مخنوقاً، بأمر من السلطان على الأرجح. أما فيما يتعلق بنامق كمال، رسول الحرية في تركيا، فسوف يجري ابعاده إلى جزيرة في

بحر ايجه، حيث ينهى مسيرة العملية كموظف صغير بينما تتعرض مؤلفاته للحظر وتصادر مخطوطاته. وهذا مثالان جديران بالتأمل من جانب جميع أولئك السياسيين والكتاب الذين تحركهم الرغبة في أن يكون صوت الحرية مسموعاً في الامبراطورية.

ولما كان عبدالحميد قد عطل العمل بالدستور وكبح جماح المعارضين، فإنه ينجح في فرض سلطته داخل الدولة. وخلال السنوات الست الأولى لعهده، يغير الصدر الأعظم ست عشرة مرة. وهو يترك قصر دولايا ختشى على ضياف البُسفور لكي يقيم على تل يلدز الذي تحيط به أسوار شاهقة. ومنذ ذلك الحين يبدأ الحكم المطلق الحميدي.

وفي مجال السياسة الخارجية أيضاً، تشهد السنوات الأولى لعهد عبدالحميد اثارة الشك حول المبادئ التي استندت إليها دبلوماسية عصر التنظيمات وتطبيق توجهات جديدة. فحتى عام ١٨٧٨، كانت الدبلوماسية العثمانية تتالف من الاعتماد على فرنسا وإنجلترا لمواجهة روسيا، التي كان ينظر إليها على أنها العدو الرئيسي للإمبراطورية. لكن الثمن الذي كان يتبعه دفعه لقاء هذه السياسة، في برلين، كان جد فادح لأنّه تطلب التنازل عن قبرص لبريطانيا العظمى كإكرامية.

ومنذ ١٨٧٨ - ١٨٧٩، يبدأ عبدالحميد في الاشتباه في أن إنجلترا تريد التخلّي عن سياستها التقليدية الخاصة بالحفاظ على وحدة الأراضي العثمانية. وهذه الشكوك تغذيها الضغوط التي تمارسها الحكومة البريطانية على السلطان حتى يضطلع بالاصلاحات الموعودة في الولايات الأرمنية؛ ويزيد من احتدامها تولي جلاستون، زعيم حزب الاحرار، لرئاسة الحكومة الانجليزية في مايو ١٨٨٠، وهو عدو سافر للاتراك منذ زمن «مذابح بلغاريا». وتوّكدها بشكل ما هيمنة لندن على مصر في عام ١٨٨٢. فمنذ ذلك الحين، شهدت الدبلوماسية الانجليزية، على نحو ما ينظر إليها في اسطنبول، انقلاباً كاماً. فلسد طريق الهند أمام الروس،

وهو رهان رئيسي للسياسة البريطانية، لم يعد بالامكان الاعتماد على الامبراطورية العثمانية. ولذا فإنه يتغير التواجد بشكل راسخ في شرق البحر المتوسط، في قبرص وعلى ضفاف قناة السويس، والاعتماد على عناصر أخرى في الامبراطورية غير الاتراك، كالأتمن أو العرب بل والبلغار. ألا يتمثل هدف الانجليز، بشكل خاص، في السعي، في مواجهة التوسع الروسي من جهة القوقاز، إلى تحقيق استقلال أرمني تحت السيطرة الانجليزية؟ الواقع أنه ليس مؤكداً أن بريطانيا العظمى قد تخلت، كما كان يظن في تركيا، عن الدفاع عن وحدة الامبراطورية العثمانية أو أنها، بحسب الصيغة السائدة، قد تخلت عن اسطنبول ايثاراً للقاهرة<sup>(٣)</sup>. لكن ما له أهمية هو الفكرة التي يكونها العثمانيون عن تطور السياسة الانجليزية.

وتجاه امبراطورية القياصرة، ينتهج عبد الحميد سياسة جد متعلقة، مبدياً حرصاً فائقاً على عدم استثارة اطماع الروس التقليدية. وفي عام ١٨٧٨، كانت روسيا قد ادركت أنها لا تستطيع الاستيلاء بشكل مباشر على الدردنيل؛ ولذا فهي تراهن على الامارة البلغارية الفتية، لكن هذه الأخيرة تخيب آمال سان بطرسبرغ، في ١٨٨٥ - ١٨٨٦، بالعمل لحساب نفسها وحدها. ويمثل ذلك انتكاسة خطيرة بالنسبة للدبلوماسية الروسية التي سوف تبدأ، نحو أواخر القرن، في الاهتمام بالشرق الأقصى. وإن يرتقي الكسندر الثالث عرش القياصرة في عام ١٨٨١، فإنه يهجر ليبرالية سلفه لينتشي، نظام حكم سلطوياً يستند إلى الشرطة والرقابة والدين وترويس «الأغراض». والخلاصة أنه ينتهج سياسة لا تبعد كثيراً عن السياسة التي كان عبد الحميد بسبيله إلى تطبيقها في الدولة العثمانية ولاشك أن هناك قدرأً من التواطؤ بين الامبراطورين. وأيا كان الأمر، فحتى مع أن السياسة الروسية لا تنسى الأهمية الاستراتيجية والاقتصادية للمضائق، فإنها تميل إلى أن تصبح، فيما يتعلق بالامبراطورية العثمانية، سياسة «محافظة»، بمعنى أنها تفضل الحفاظ على الوضع القائم على المغامرة.

وهكذا، فاعتباراً من ثمانينيات القرن التاسع عشر، يبدو ان الخطر الذي يهدد الدولة العثمانية يجيء من بريطانيا العظمى باكثر مما يجيء من روسيا. وفي وجه هذا الخطر، نجد أن فرنسا تتهاون، وأن المانيا البسماركية، التي يُجسّد نبضها، تتهرب وترك للإنجليز حرية التصرف في مصر. ومن ثم فإن الدبلوماسية الحميدية سوف تجتهد في الحفاظ على توازن بين الدول وتاكيد نوع من الحياد الى ان يسمح لها توجّه المانيا نحو سياسة عالمية بالعثور على سند جديد بين الدول الأوروبية.

## الدولة الحميدية

إن النظام السياسي الذي يصوّغه عبدالحميد خلال الأعوام الأولى لعهده هو نتاج رد فعل مزدوج: ضد إضعاف سلطة السلطان الذي رافق سياسة التنظيمات، وضد النزعة الليبرالية والنزعة الدستورية لمدحت باشا، اللتين تمثلان المرحلة الأخيرة لهذا الأضعف. ويرى عبدالحميد أن هذه السياسة قد جرت البلاد الى شفير الهاوية. وهو يرى أن الشعب العثماني ليس ناضجاً لمحاولة خوض تجربة البرلمانية. ومن ثم فمن اللازم قيادته عن طريق «مرشد»، عن طريق «أب»، الى ان تؤتى الهياكل والاصلاحات التي تطبقها الدولة، خاصة في مجال التعليم، ثمارها. ومن جهة أخرى، فإن النظام البرلماني يبدو له خطيراً في السياق المتعدد الأعراق للإمبراطورية العثمانية حيث تجاذب الجمعية (الثانية) بأن تكون بؤرة لارتفاع صوت الخلافات والتباينات والنزاعات الانفصالية. ويتعين انشاء سلطة قوية، مركزة، قادرة على التصدي لنزعات الاستقلال لدى القوميات وعلى مواجهة تدخلات أوروبا. وبينما رأى مدحت باشا في توفير الحرية الوسيلة المناسبة لتأمين حماية وتطور الامبراطورية، فإن عبدالحميد يعطى الأولوية لوحدة الدولة العثمانية وتكاملها. وهو يستلهم تراث عهد جده محمود الثاني، الذي تميز بالمركزة وبالإصلاحية السلطوية.

على ان الدولة الحميدية تبدو جد مختلفة عن الدولة العثمانية في اوائل القرن. وذلك، أولاً، بسبب شخصية السلطان الجديد. فهو، إذ ولد في عام ١٨٤٢، بعد بضع سنوات من ارتقاء أبيه عبدالمجيد العرش، تجرى تربيته في القصر، شأنه في ذلك شأن امثاله من الامراء، لكنه سرعان ما يكتسب قدرأً من الاستقلال، خاصة وأنه يملك قدرأً مناسبأً من الفرص لأن يحكم الامبراطورية يوماً ما. فهو يتربى في العاصمة على أوساط جد متباعدة، ويحصل بالاجانب، ويتعلم شيئاً من الفرنسية. على ان تعليمه سوف يظل مشتتاً وغير كامل. وقد وصف بأنه شاب متعدد، خائف، تستولى عليه مخاوف غير مبررة. وعندما يصبح سلطاناً، فإنه يراكم ثروة ملحوظة، يترك ادارتها لأرمني من اهل الثقة، هو هاجوب زافيري بك، وهو صراف من جالاتا، ويسبب انعدام ثقته في البنوك العثمانية، يحرض على ايداعها في الخارج؛ وبعد موته، سوف يتطلب الأمر جهود شركتين للعمل على تصفيته ممتلكاته. على أنه يحيا في القصر حياة تتميز ببساطة واعتدال غير عاديين، جد ملائمين لأن يكفلأ له تعاطفات السكان الذين صدمهم بسهولة ترف رجال التنظيمات وأساليب حياتهم المستمدة من اساليب الحياة الغربية. ويفضل عبدالحميد الثاني الجاذبية شبه الريفية لاجنحة يلدن على ابهة الروكوكو التي تميز قصر دولما باختشي.

وهذه الاجنحة تميز علاوة على ذلك بأنها اكثر منعة. والواقع أن الخوف يبدو أحد السمات المميزة لشخصية السلطان. فهذا المولع الكبير بالروايات البوليسية، الذي يأمر بتلاوة ترجمتها عليه حتى وقت متأخر من الليل في القصر - سوف ينبع على كونان دويل بأحد اسمى نياشين الامبراطورية - ، يحيا في خوف من مؤامرة أو من محاولة اغتيال. وسوف يتزايد هذا الهاجس حدة مع محاولات الاطاحة به أو حتى اغتياله والتي قام بها المعارضون من جماعة تركيا الفتاة أو من الأرمن. وفي السنوات الأخيرة لعهده، سوف يحيا عبدالحميد حبيساً في قصر يلدز، تحميء شبكة من الجواسيس، ويحيط به المتعلقون والمداهنةون، متزايد بعد عن مجريات الأمور الواقعية في امبراطوريته.

وقد خلف عبدالحميد، خاصة لدى الرأي العام الغربي، صورة جد سلبية. فهو يبدو بوصفه قاتل الحريات وذابح الأرمن، وباختصار، بوصفه مستبدًا وحشياً وديموياً، كما يشير إلى ذلك نعت «السلطان الأحمر» الذي يوصف به عموماً. وقد غدت هذه الصورة الدعاية المكثفة التي انكبت عليها المعارضة في المنفى والتي كانت الاطاحة بالسلطان قد أصبحت بالنسبة لها أولى الأولويات. فإلى أي حد تتطابق هذه الصورة مع الواقع؟ لقد ظهر اتجاه منذ بضع سنوات إلى السعي إلى رد الاعتبار إلى ذكرى عبدالحميد، إذ يؤكد المؤرخون على الاصلاحات التي جرت مواصلتها، وعلى التحديث الذي اضطلع به السلطان بما يجعل منه مواصلاً، لا حافر قبّن، للتنظيمات. وفي الأوساط التقليدية، يجري التركيز على جهوده الرامية إلى إضفاء حيوية جديدة على العالم الإسلامي تسمح له بالتصدى لمشاريع الغرب. والواقع أن بوسعنا أن نرصد في عبدالحميد شخصيتين. فهناك المستبد، الذي لا يثق في أحد ويطمح إلى التدخل في أبسط تفاصيل شئون الدولة، المستبد الذي يجتهد في خنق صوت المثقفين ويكتب بوحشية الطموحات القومية لسكان الإمبراطورية؛ ثم هناك رجل عصره، المنفتح على المستجدات، المولع بالoirات الإيطالية وبالعمارة الحديثة، الراغب في تطوير التعليم وتنظيم القضاء وتحسين شبكة المواصلات بفضل السكك الحديدية والتلغراف، خاصة بقدر ما يمكن لذلك أن يساعد على تعزيز الدولة.

وفي غضون بضع سنوات، ينجح السلطان في أن يركز بين يديه سلطة ضخمة من المرجح أن أيّاً من أسلافه لم يتمتع بمتّها قط. وهي سلطة تستند أولاً إلى ضعف سلطة الباب العالي، أي سلطة منصب الصدر الأعظم، أو كما يجري البدء أحياناً بتسمية هذا الأخير، رئيس الوزراء. وقد رأينا أنه كانت هناك «رقصة فالس» حقيقة تغير الصدور العظام بسرعة خلال الأعوام الأولى للعهد. وإذا كان ايقاع التغييرات يتباين، إثر ذلك، فإن السمة السائدة تظل مع ذلك متمثلة في انعدام استقرار المنصب. ففي سنوات عهده الثلاثة والثلاثين، «يستخدم»

عبدالحميد سبع عشرة صدراً أعظم، ويغير الحكومة ستاً وعشرين مرة، بحسب هواه أو تلبية لرغبة هذه الدولة أو تلك من الدول العظمى إذ لكل منها محاسبيها. وهكذا يحيا الصدور العظام في خوف دائم من فقدان الحظوة، إن لم يكن في خوف من الموت. ومن المستحيل في هذه الظروف انتهاج سياسة متواصلة. وذلك بقدر ما أنه لا يوجد مجلس للوزراء لأن الوزراء، الذين يعينهم السلطان، ليسوا مسؤولين إلاً أمامه. وهكذا فإن الصدور العظام، الذين جروا من السلطة التي كانوا قد اكتسبوها خلال عصر التنظيمات، إنما يصبحون مجرد منفذين للمشيئة السلطانية. وينتهي «قرن الباب العالى»<sup>(٤)</sup>: فالسلطان يملك ويرحكم.

ومن هذا الحشد من الصدور العظام، ذوى الشخصيات الباهتة إلى حد ما بشكل لا مفر منه، تبرز شخصيتاً اثنين من كبار موظفى الدولة، سعيد باشا وكامل باشا. فسعيد باشا (١٨٣٨ - ١٩١٤)، الذي كان صدراً أعظم سبع مرات، يضطلع باصلاحات هامة تتعلق بتنظيم الشرطة وباستقلال القضاء وبتحديث البيروقراطية ويانشاء غرفة اسطنبول التجارية ويتوسع الشبكة المدرسية الحديثة. أما كامل باشا (١٨٣٢ - ١٩١٣)، الذي ولد في قبرص، والمؤيد لسياسة تقارب مع انجلترا، فهو يشجع الشركات الأجنبية وينشئ في الامبراطورية طرق مواصلات وصناعات حديثة. إلا أنه أياً كانت قيمتها الشخصية، فإن أياً من هذين الرجلين لا يتوصلا إلى أن يكون له نفوذ حقيقي على السلطان. بل إن كلاً منهما كان عليه في أحدي لحظات مسيرته العملية أن يخشى على حياته: ففي عام ١٨٩٥، يلجا سعيد باشا إلى سفارة انجلترا في اسطنبول، وفي عام ١٩٠٧، يضطر كامل باشا، الذي كان آنذاك والياً على ولاية آيدين، إلى الإحتمام بالقنصل الانجليزى في أزمير.

وهكذا نشهد انزلاقاً للسلطة، بدأ بالفعل في بداية سبعينيات القرن التاسع عشر، من الباب العالى في اتجاه القصر السلطانى. ومنذ ذلك الحين، فإن سياسة

الدولة تتقدّر في يلدز، ويحيط السلطان نفسه بعدد كبير من المستشارين، جد المتباهين من حيث اصولهم ووظائفهم، كتحسين باشا، السكرتير الخاص، وقره تودورى باشا، الذي يهتم بالسياسة الخارجية، وأحمد جلال الدين وفهيم باشا، اللذين يقودان الشرطة، الخ. وهم يشكلون ما يسميه خصوم السلطان بـ «زمرة» أو «بطانة» يلدز. وعلاوة على المستشارين، هناك «ضيوف» القصر الدائمون، الاعيان أو الوجاهاء الدينيون القادمون من ولايات عربية أو من وسط آسيا أو من الهند، والذين من المفترض انهم يكفلون ارتباط رعاياهم بال الخليفة. كما تتعين الاشارة الى حالة بعض افراد اسرة شريف مكة، الذين يجري الاحتفاظ بهم من الناحية العملية كرهائن لدى القصر، بشكل يهدف الى إنهاء نزعات استقلال الاماكن المقدسة. وبوجه عام، فإن ايّاً من افراد حاشية السلطان لا يتوصّل فعلًا الى ان يكون محل الحظوة، ولا حتى ابو الهوى الشهير، الشيخ الرفاعي المنحدر من سوريا، والذي وصف، ليس دون مبالغة، بأنه «الراسبوتين العثماني».

وخارج دائرة القصر، يمارس عبد الحميد سلطته على البلاد بواسطة بيروقراطية تنمو بسرعة. فتطور جهاز الدولة والمدن والخدمات البلدية يؤدي الى تزايد عدد الموظفين بسرعة بالغة، ليصل الى ١٠٠٠٠ عند نهاية القرن. ويجرى ضبط تنظيم للوظائف العامة، يعطى منذ ذلك الحين لموظفي الدولة وضعية حديثة. ويتم اعداد كبار الموظفين في مدرسة الادارة (المملκية) التي انشئت في عصر التنظيمات، وكذلك في المنشآت المتخصصة الجديدة كمدرسة الحقوق ومدرسة الشئون المالية. ويبدأ تجنييد الموظفين، عادة، من زاوية الجدار وفق نظام مسابقات وامتحانات. لكن الكثير من الممارسات السابقة يبقى، في الواقع، كالتدريب في المكاتب والمحاسبيات والوساطة والرشاوي. وإذا كانت الدولة العثمانية تجزل العطاء لكيبار موظفيها (راتب الصدر الأعظم أعلى خمساً وعشرين مرة من راتب سكرتير وزارة)، فإنها تعامل جمهور صغار الموظفين والمستخدمين معاملة جد

سيئة، وهو ما يسهم في البقاء على الفساد. والسلطان نفسه يضرب المثل، فهو لا يتزدّد في شراء الذمم اذا ما دعت الحاجة إلى ذلك.

ولما كان توسيع جهاز الدولة يستتبع مراقبة متزايدة للاشخاص وللأذهان، فإن الدولة الحميدية تصبح دولة بوليسية. ففي عام ١٨٨٠ يتم إنشاء وزارة للشرطة، وفق النموذج الفرنسي، يضع عبد الحميد على رأسها رجالاً من أهل الثقة. لكن الشيء الأكثر أهمية هو أنه يجري إنشاء شبكة تجسس، ربما بالهام من المانيا، موازية للوزارة وتدار من القصر. وبينهمك البوليس السياسي في جهد مكثف يهدف إلى الرقابة وجمع المعلومات لا يسلم منه أحد، بدءاً من الصدر الأعظم حتى أصغر موظف، مروراً بالسفراء العثمانيين في الخارج وأفراد جماعة تركيا الفتاة المعارضين. ويجرى التشجيع بشكل واسع على الوشاية. وذلك بصرف النظر عما يمكن أن يرتجله چورنالنجى، أي كاتب تقارير (چورنال)، وشاية بجيرانه وزملائه ومعارفه. وغداة ثورة جماعة تركيا الفتاة، سوف نجد السجون غاصة بضحايا بهذه التقارير. كما تجري مراقبة التنقلات. فالإمبراطورية العثمانية هي أول بلد، مع روسيا، ينشأ نظام جوازات السفر، وذلك في عصر تتطور فيه وسائل المواصلات بسرعة.

أما استخدام الرقابة على المطبوعات، والذي يرجع إلى زمن عبدالعزيز، فهو يتعزز بشكل ملحوظ في ظل عبد الحميد. إذ يجري الحق لجان رقابة بوزارة التعليم وبوزارة الشئون الخارجية لمراقبة المطبوعات المحلية والمطبوعات القادمة من الخارج. ويُخضع إنشاء دور للنشر وإنشاء الصحف لتصريح مسبق. ويحظر استخدام مصطلحات أو أسماء أعلام معينة، حتى وإن كان يبيو أنه لم تكن هناك قط «قائمة سوداء»، خلافاً للزعم السائد. ومن بين الكلمات المحظورة، يمكننا الإشارة إلى كلمات «الحرية»، «الدستور»، «الثورة»، «الفوضى»، «الاضراب»، «الوطن»، الخ. وتحمّل الإشارة إلى مراد الخامس أو احداث كريت أو احداث

مقدونيا . وتوقف مجلة «ثروة - اى فنون» (ثروة الفنون) الشهيرة لمدة عدة اسابيع بسبب مقال اشار الى «نظام ١٧٨٩». وتمتد الرقابة، او ربما الرقابة الذاتية، الى علم القواميس. فالتعريف الذي يقدمه قاموس عثماني ظهر في عام ١٩٠٥ لكلمة "Tyran" (مستبد) هو : «طائر امريكي». وخلافاً لوقع التلهي الذي تستثيره هذه الرقابة لدى الرأى العام الأوروبي والعار الذي تلطخ به النظام، فإنها قليلة الفعالية. وبوجه خاص، فإن الكلمات والمفاهيم التي تعتبر هدامـة من وجهة نظر السلطة تتغلـل بسهولة، عن طريق الخدمات البريدية الأجنبية، على الأقل بين الصفوات المدينـية.

وفي ذات الوقت الذى يجتهد فيه عبدالحميد في السيطرة على الأذهان، فإنه يضطلع باصلاحات هامة في المجال القضائي، وفي المواصلات وفي التعليم، وهي اصلاحات تشكل امتداداً للجهود التي بدأها رجال التنظيمات. ومكذا، ففي مجال التعليم، كان قانون ١٨٦٩ قد ارسى اسس نظام تعليم عام، لكن هذا القانون لا يطبق بشكل فعلى إلا في ظل عبدالحميد. وامام تزايد المدارس الحرة الأجنبية أو غير الاسلامية، يتquin على الدولة تأكيد حضورها وتلبية الطلب المتزايد على التعليم من جانب الادارة والشركات الأجنبية والطبقات المتوسطة. وبعد عام ١٨٧٨، تغطى ولايات الامبراطورية شبكة من المدارس الابتدائية والمتوسطة والثانوية، كانت حتى ذلك الحين شبه مقتصرة على العاصمة. وتمثل رسالة هذه المدارس في اعداد مسلمين صالحين ورعايا عثمانيين مخلصين. ويجرى انشاء مدارس كبرى ومعاهد مهنية في اسطنبول، كمدرسة الشئون المالية ومدرسة الحقوق واكاديمية الفنون الجميلة ومدرسة التجارة. وبنطويجاً لكل ذلك، يجرى تزويد اسطنبول في عام ١٩٠٠ بجامعة يراد من ورائها احتواء الطلاب، بحيث لا تصيبهم بعد عدوى الافكار الليبرالية في أوروبا.

والواقع ان توسيع سلطات الدولة وتزايد عدد الموظفين وتحديث القضاء وتطور التعليم العام كانت بالقدر نفسه اعباء على ميزانية الامبراطورية. وعلى الرغم من

تجربة افلس عام ١٨٧٥ الأليمة، فإن الدولة الحميدية تضطر الى اللجوء الى قروض خارجية جديدة، خاصة بعد عام ١٩٠٠. وتؤدي مركزة وتحديث الدولة بشكل حتمى الى زيادة تبعيتها.

## الفكرة الكبرى للعهد

تتمثل احدى ابرز السمات التي تميز الدولة الحميدية عن دولة عهد التنظيمات في المكانة الجديدة التي يبدو ان الدين الاسلامي يحتلها فيها. فالواقع انه ينشأ في عدد معين من المجالات نوع من «العودة الى الدين»: إذ يجري بناء المزيد من المساجد، واعطاء مكانة اوسع للإسلام في البرامج المدرسية، وفي المدرسة. وفي القصر يلتقي حول السلطان حشد من الوجاهات الدينية، من السادة والخوجات والملات، الخ.

وعبدالحميد نفسه يضرب المثل: فهو إذ ينتمي الى طريقة القادرية، يحيا حياة تتميز بالورع والتقوى، شديدة المراعاة لواجبات المؤمن. وليس في سلوكه ما يمكن ان يجر عليه نعت الكافر المشين الذي كان يطلق احياناً على اسلافه. وعلاوة على ذلك، فإنه يستند على الاصحة الدينية لكي ينسج علاقات مع الشعوب أو الدول الاسلامية الأخرى. ويجرى ارسال رسائل عثمانيين الى الجزائر ومصر والهند والى مسلمي الصين. كما يجري منح اعوانات للصحف الاسلامية لدعم جهودها الدعائية المؤيد للخلافة. وتنتشر صورة الخليفة على نطاق واسع ويذكر اسمه احياناً في صلاة الجمعة في المسجد على سبيل اعلان الولاء. وهذا هو الجانب الذي يسمى عادة بـ «نزعـة الجامعة الاسلامية» المميزة لسياسة السلطان - وهي جامعة اسلامية كثيرة ما اثارت ذعر القنصليات الغربية، التي دخل في روعها انه يجري الاعداد في اسطنبول لثورة من جانب مسلمي العالم كله سوف تؤدي الى زعزعة استقرار النظام الاستعماري. ويصرف النظر عن هذا الخوف، فمن الواضح ان

المناخ قد تغير مع عبدالحميد. فالاسلام يبدو اكثر ثقلًا في شئون الدولة. ويبقى تقييم أسباب وابعاد الظاهرة.

بادئ ذي بدء، هناك دون شك التهديد الذي اصحاب سياسة التنظيمات. إن فكرة انشاء امة عثمانية عن طريق منح الجميع، المسلمين وغير المسلمين، المساواة، فكرة جعل جميع رعايا الامبراطورية مواطنين على حد سواء في دولة واحدة، باختصار فكرة «العثمانية» قد منيت بالفشل؛ فهى لم تنجح فى وقف تفكك الامبراطورية. ومن الضروري العثور على مبدأ آخر للتضامن، وسوف يكون الاسلام هو هذا المبدأ. وهو اسلام سوف يساعد أيضًا على اعادة الامل الى السكان الذين تذكر الشهادات انهم كانوا عرضة لبلبلة جسمية غداة ١٨٧٨ وعلى تعبئتهم. والتاكيد على الاسلام، يعني ايضاً استخلاص النتائج الازمة من التوازن الديموغرافي الجديد الذى يجعل الامبراطورية دولة ثلاثة ارباع سكانها من المسلمين. وباختصار، فإنه الاسلام بوصفه ايديولوجية اتحاد وتعبئة الغالبية العظمى من العثمانيين.

وأحد العناصر الرئيسية لهذه السياسة هو استخدام فكرة الخلافة، الفكرة الرئيسية لجامعة عبدالحميد الاسلامية. فالسلطان يرى أنه من حيث كونه خليفة فإنه يحوز سلطة روحية على جميع المسلمين وليس فقط على مسلمي الامبراطورية العثمانية. وهذا المفهوم يجعل من الخلافة مؤسسة قريبة من البابوية - وهو ما لا يتمشى البتة مع التراث- ، ويجعل من يلدن، بشكل ما، ثاتيكاناً للإسلام. وفي سعيه الى حفز ولاء المسلمين تجاه هذه المؤسسة، يستخدم السلطان طرقاً معينة، كالطريقة الرفاعية او الطريقة القادرية. وتروج الصحافة العثمانية لجميع الجهد المبذولة للتتأكد من ولاء اكبر مسلمي الامبراطورية بعدها. ولعل ذلك هو الشيء الهام : فمن الواضح ان المسألة ليست مسألة توحيد مسلمي العالم كله حول الخلافة - وهو هدف يدرك السلطان جيداً انه يتتجاوز كثيراً الامكانيات التي يتمتع بها - ، بل

هي مسألة تعبئة السكان المسلمين في داخل الامبراطورية حول فكرة الخلافة، إنها، بشكل ما ، جامعة اسلامية للاستخدام الداخلي.

لكن سياسة الخلافة هذه لا تستجيب فقط للرغبة في العثور على بديل للنزعه العثمانية. فهي تهدف أيضاً إلى التصدي لخطر يمكن أن يكون مريعاً بالنسبة للأمبراطورية؛ ففيروس النزعة القومية ينذر بأن يحتاج أيضاً السكان المسلمين غير الأتراك، الألبان والأكراد والعرب. ويبدو أن السلطان قد رصد هذا الخطر بسرعة بالغة. وهكذا فإننا نراه منذ عام ١٨٨٠ يحل عصبة بريزبن التي كانت تعبر عن الاتجاهات الاستقلالية في الباانيا ويشدد على الأصرة الاسلامية التي تجمع بين الألبان والأتراك. وعند الأكراد، يمارس عبد الحميد سياسة تحالف مع بعض كبرى عائلات الاعيان الدينيين لدعم سلطة الدولة، وتبدو هذه السياسة فعالة لأنه لن يحدث تمرد كردي واسع ضد الدولة بعد عام ١٨٨٠.

على أن السلطان يخشى بالدرجة الأولى من انتشار اتجاهات انفصالية في الولايات العربية للأمبراطورية. ويبدو أنه قد اشتبه بسرعة في أن إنجلترا تزيد اللعب بالورقة العربية ضد السلطة العثمانية. والحال انه منذ او اخر عام ١٨٧٦ تبدأ في الصحف العربية الصادرة في لندن حملة حقيقة مؤيدة لانشاء خلافة عربية. والفكرة التي يجري الدفاع عنها هي أن العثمانيين قد اغتصبوا الخلافة وأنه يجب ردها إلى العرب الذين تعود إليهم قانوناً. وهذه الأفكار، التي يدافع عنها في البداية لبنانيون مسيحيون بشكل خاص، سرعان ما يتبنها على المكتشف ويلفريد سكافتن بلنت، الشاعر والعميل البريطاني، في كتاب ظهر في عام ١٨٨١ تحت عنوان: «مستقبل الاسلام».

ويشكل محدد، في اللحظة التي يبدأ فيها صوغ هذه الأفكار في أوروبا، يحتاج غليان معين الولايات العربية للأمبراطورية. ففي ١٨٨٠ - ١٨٨١، تظهر منشورات وبيانات هجائية في بيروت وحلب ودمشق وبغداد تدعى السكان العرب إلى التخلص من الوصاية العثمانية. ويدرك المراقبون أن مناخاً معادياً للأتراك أخذ

في التطور، ويرى عبد الحميد في ذلك يد إنجلترا. والحال أن فكرة الخلافة العربية، أو حتى فكرة دولة عربية، والتي تقتصر في البداية على جماعة صغيرة من اللبنانيين المسيحيين، سوف تشق طريقها شيئاً فشيئاً. ففي عام ١٨٠٢، يظهر في القاهرة كتاب «أم القرى» للسوري عبدالرحمن الكواكبي، وهو عمل يقترح فيه الكاتب خطة لحياة الإسلام استناداً إلى خلافة عربية ذات سلطة روحية فقط يكون مركزها مكة («أم القرى»). وبعد ذلك ببعض سنوات، سوف يعرض نجيب عازوري فكرة نزعة قومية عربية في كتاب صادر بالفرنسية تحت عنوان : «بعث الأمة العربية في آسيا التركية».

والحال أنه قياساً إلى هذا الخطر، المنتشر بالفعل، والذي يتمثل في وجود نزعة انفصالية في الولايات العربية، يجب، بالدرجة الأولى، الحكم على «نزعة الجامعة الإسلامية» لدى عبد الحميد. فهي أحد عناصر سياسة يمكن وصفها بأنها سياسة «عربية»، وتسعى إلى ربط الولايات العربية بالدولة العثمانية بشكل أكثر رسوحاً. والدين وسيلة بين وسائل أخرى للوصول إلى هذه الغاية. ورداً على فكرة الخلافة العربية، يشجع السلطان نشر مؤلفات دعائية بالعربية، تدافع عن شرعية الخلافة العثمانية.

فما هي الجوانب الأخرى لسياسة عبد الحميد العربية؟ إن الولايات العربية تتمتع باديء ذي بدء بالأولوية على المستويين السياسي والاقتصادي. وهي تصبح، في هياكلية الولايات الإمبراطورية، الولايات التي تجيء في المقدمة، أي الولايات التي يجري إرسال الرجال الأقدر إليها، كولاة. وهي تحصل على جزء بالغ الأهمية من الاستثمارات والأرصدة العامة. وهكذا، في بين عامي ١٨٨٢ و ١٩٠٨، سوف يجرى مد ٢٣٥ كيلو متراً من السكك الحديدية في سوريا وفي الحجاز، في مقابل ١٨٥ كيلو متراً في الاناضول بين التاريخين نفسيهما، أي بنسبة ٤٧٪ في مقابل ٣٧٪ من مجموع السكك الحديدية التي يجري مدها في ظل عبد الحميد. والحال أن

مدينة كدمشق تجهز بالاضاءة وبال ترام الكهربائي في عام ١٩٠٦، قبل اسطنبول، وتضطلع الدولة بجهد ضخم في مجال التعليم : ففي بيروت أو في دمشق، يتقدم التسجيل في المدارس العامة بأسرع مما في أي مكان آخر.

كما تتألف هذه السياسة من منح العرب مكانة أوسع في حياة الدولة. فعلاوة على مجموعة الوجاهات الدينية المحظوظين بالسلطان في يلدز، نجد عدداً من العرب في مناصب وزارية (كالماروني اللبناني سليم ملحم باشا)، أو على رأس مكاتب من مكاتب القصر (كعرب عزت باشا، السكرتير الثاني للقصر). وفي الجيش أيضاً، يتم تكثيف تجنيد ضباط عرب: في عام ١٨٨٦ لا يقل عددهم عن ٣٢٠٠. وفي الساحة، في الولايات، يعتمد عبدالحميد على بعض كبار عائلات الاعيان الدمشقيين أو الحلبيين، أو على زعماء العشائر. كما يجرى إنشاء مدرسة للعشائر في اسطنبول في عام ١٨٩٢ لتعليم ابناء الزعماء وتربيتهم في روح الولاء للدولة العثمانية.

ومن المؤكد ان احد الجوانب الأكثر اثارة لهذه السياسة العربية هو انشاء سكة حديد الحجاز لربط المدينتين المقدستين في شبه الجزيرة العربية بدمشق. وكان الهدف المعلن لهذا المشروع هو تسهيل الحج الى مكة. اما في الواقع، فقد كان السلطان يتطلع الى اهداف اخرى: توفير السرعة لنقل القوات الى اطراف شبه الجزيرة العربية المواردة بالحركة في اغلب الاحيان واحكام السيطرة على المدينتين المقدستين لتجنب تحولهما الى بؤرة لدولة عربية يمكن لحاكمها ان يتخد لنفسه لقب الخليفة. والحال ان المشروع الذي بني بفضل اسهامات مسلمي العالم كله ونفذ على ايدي مهندسين وفنيين اتراك اساساً، انما يعتبر، على المستوى الفنى، مشروع ناجحاً. ويصل الطريق، الذي نفذ في زمن قياسى، الى المدينة عند نشوب ثورة تركيا الفتاة، وذلك بالرغم من مقاومة البدو الذين اعتبروا السكة الحديدية منافساً غادراً لانشطة قواقلهم. وتستثير سكة حديد الحجاز فورة تضامن

ضخمة في العالم الإسلامي وتتميز باثر تعبوي لا جدال فيه على الجماهير الإسلامية في الامبراطورية. كما انها تتميز بقيمة رمزية : اظهار ما يمكن لل المسلمين عمله في مجال تقني دون اعتماد على عنون الأوروبيين.

وهكذا فإن جامعة عبدالحميد الاسلامية تتالف بوجه خاص من تعبئة مسلمي الامبراطورية حول فكرة الخلافة وتوثيق الروابط مع الولايات العربية. وفيما عدا ذلك، فإن الدين الإسلامي، حتى وإن كان يحتل من الناحية الظاهرية مكانة اوسع بكثير، لا يستعيد المكانة التي كانت له قبل التنظيمات. على العكس، إن الاتجاهات إلى العلمنة في عصر الاصلاحات تجد تعزيزاً لها، وذلك على سبيل المثال في المجال القضائي في عام ١٨٧٩ . وإن يستعيد العلماء سلطتهم التقليدية وسوف يتم الاشراف عليهم عن كتب من جانب السلطة المدنية. وسوف يكون شيوخ الإسلام الذين يعينهم عبدالحميد اشخاصاً من الدرجة الثانية يمكن للسلطان تهميشهم بسهولة. وفيما عدا استثناءات قليلة، سوف يجري ترك الأخويات الإسلامية (الطرق) لحالة التدهور التي تفرق فيها، شأنها في ذلك شأن المدارس الإسلامية التي لن يتم اضطلاع باصلاحها إلا في ظل حكم جماعة تركيا الفتاة. ثم إن السلطان لا يثق في طلاب المدارس الإسلامية، الصفة، المثيرين للقلق في اغلب الأحيان. ويتمثل مؤشر آخر على مكانة الإسلام في عصر عبدالحميد في الكتب الدينية. اذ يجري نشر الكثير منها، لكنها تعتبر أقل بالقياس الى المؤلفات التي تتناول الأمور غير الدينية. فقد كانت تمثل نسبة ٣٦٪ من الكتب الصادرة في عهد عبدالالمجيد، ونسبة ٢٢٪ من الكتب الصادرة في عهد عبدالعزيز، بينما لا تمثل غير نسبة ١٤٪ من الكتب الصادرة في عهد عبدالحميد. وكل هذه العناصر تجر الى التهويين من شأن «العودة الى الدين» التي اسلفنا الاشارة اليها. فالواقع ان الاسلام كان بعيداً عن العودة في الدولة ولم تكن المسألة بالمرة مسألة عودة الى حكم ثيوقراطي كما زعم خصوم السلطان.

على ان المسألة ليست ايضاً مسألة اصلاح للإسلام. فالحركة الكبرى للإصلاح الإسلامي، والتي كانت تهدف في أن واحد إلى العودة إلى إسلام أصلي أكثر نقاءً وإلى محاولة تكييفه مع العالم الحديث، كانت نشطة بشكل خاص في أواخر القرن التاسع عشر بين مسلمي الهند وفي مصر. على أن المصلح الكبير للإسلام، جمال الدين الأفغاني، كان أيضاً ضيفاً على السلطان اعتباراً من عام ١٨٩٢؛ ولكن ليس بوصفه حاملاً رسالات تجديد مثلاً كان خلال إقامته الأولى في إسطنبول في عام ١٨٧٠، وإنما بوصفه مؤلف كتاب «الرد على الدهريين» الذي صدر في الهند في عام ١٨٧٨، والذي ينتقد فيه المحدثين، مدمرى الشريعة والأخلاق. وتؤدي الرقابة العثمانية إلى دفع كل أولئك الذين، في إسطنبول أو في الولايات العربية، يفكرون في تحدي الإسلام، إلى الهرب إلى مصر. ويتربى على ذلك أن القاهرة، في مجال الفقه التقليدي (مع الأزهر) كما في مجال الفكر الاصلاحي، تأخذ منذ ذلك الحين مكان إسطنبول كعاصمة دينية للعالم الإسلامي. وهي نتيجة تشكل على أقل تقدير مفارقة من مفارقات سياسة عبد الحميد الكبرى الداعية إلى الوحدة الإسلامية!

## هيمنة الغرب

في العصر الذي يضطلع فيه عبد الحميد برص صفوف مسلمي الإمبراطورية حول فكرة الخلافة، يشدد الغرب ضغطه على الدولة العثمانية. والواقع أن وصول عبد الحميد إلى السلطة يتزامن مع بدايات الحركة المعممة للإمبريالية التي سوف تؤدي نحو أواخر القرن التاسع عشر إلى «تقسيم العالم». فازمة عام ١٨٧٣، والأثار الأولى للكساد الاقتصادي العظيم والعودة إلى الحماية تدفع الدول العظمى، في سياق تنافسات دولية ضارية، إلى تسابق على المواد الأولية وعلى منافذ المنتجات المصنعة ولرقوس الأموال، وتعتبر الإمبراطورية العثمانية من أول ضحايا النزعة التوسعية الأوروبية. إلاً أنه خلال السنوات الثلاثين التي تفصل

الهيمنة الانجليزية على مصر عن الاحتلال الاطيالي للبيبا (١٩١١)، سوف تكون الأرضى العثمانية شبه متحركة من الفتوحات الاستعمارية. لكن ذلك لا يحول دون استفادة الدول الغربية من المزايا التى تمنها لها الامتيازات والمزايا التى تمنها لها المعاهدات التجارية مع الباب (العالى)، لتنمية مصالحها المالية والاقتصادية والثقافية فى الامبراطورية.

وعلى المستوى المالى، منذ افلادس عام ١٨٧٥، ومسألة تسوية الديون العثمانية تنتظر حلأً. ومع تراجع الجيوش العثمانية امام الروس، كان حملة السندات العثمانية جد منزعجين أمام خطر انهيار الامبراطورية. وبعد معاهدة برلين،.. سوف تدخل الحكومة العثمانية فى اتصال مباشر مع ممثل الدائنين الأوروبيين لتفاوض على الشروط الجديدة للدين. وسوف تؤدى هذه المفاوضات فى نوفمبر ١٨٨١ الى اصدار «مرسوم محرم». وينص المرسوم أولاً على تخفيض وتبسيط للدين العثماني، الذى سينتقل حجمه من ٢٢٠ إلى ١١٦ مليوناً من الجنيهات التركية. ولخدمة هذا الدين ترصد الحكومة عدداً معيناً من دخولها، كدخول احتكار الملح والضرير على الكحوليات ورسوم الدمة وضريرية العشر على الحرير والضرائب المفروضة على صيد السمك وعواائد التبغ، الخ. ولجباية وادارة هذه الدخول يجرى انشاء جهاز مالى، خاضع للقانون العثمانى، لكنه متميز بالكامل عن وزارة الشئون المالية العثمانية، هو ادارة الدين العام. ويدار الدين العام عن طريق مجلس مكون من سبعة اعضاء حملة يمثلون حملة السندات العثمانية (انجليزى، فرنسي، ايطالى، نمساوي، المانى، عثمانى، علواة على ممثل لصيارة جالاتا) ويرأسه بالتناوب المندوب البريطانى والمندوب الفرنسي.

ومع انشاء الدين العام، تتجنب الدولة العثمانية المصير الذى عرفته تونس أو مصر، اللتان وقعن تحت سيطرة اوروبا السياسية بسبب افالادس. ومن جهة اخرى، فإن حسن سير عمل النظام الذى اقيم يسمح للدولة العثمانية بأن تستعيد

شيئاً فشيئاً اعتباراً لها لدى الدول الأوروبية العظمى وبأن تتمكن من التفاوض بعد عام ١٨٨١ على قروض جديدة في شروط مناسبة، فالواقع أن القروض العثمانية المتعاقدين عليها بين عامي ١٨٨١ و ١٩٠٨ سوف تتميز بمعدل اصدار أعلى بكثير من معدل اصدار القروض الأولى (من ٨٠٪ إلى ٥٨٪) بدلاً من ٥٪ في المتوسط بالنسبة للفترة الممتدة من عام ١٨٥٤ إلى عام ١٨٨١) وبمعدل فائدة أقل ارتفاعاً (من ٣٪ إلى ٤٪ مقابل ٥٪ إلى ٦٪). كما يلعب الدين العام في حالات معينة دوراً اقتصادياً إيجابياً. وهذا، في مجال تربية نواد القز، والذي كان قد تعرض للخراب بسبب منافسة الشرق الأقصى والأمراض، سوف تسمع التدابير الملائمة المتخذة من جانب الجهاز الدولي بالاسراع في إعادة تكوين هذا النشاط المربح.

إلا أنه فيما عدا ذلك، لابد من الاعتراف بأن إنشاء الدين العام قد مثل خسارة جسيمة للسيادة بالنسبة للدولة العثمانية. وذلك بقدر ما أنه، مع مر الأعوام، يميل إلى التصرف على نحو متزايد بوصفه دولة داخل الدولة. ففي أواخر عهد عبد الحميد، نجد أنه يمتلك ٧٢٠ فرعاً لجباية الضرائب في الولايات ويستخدم ٥٥٠ شخصاً - أكثر من عدد الأشخاص الذين تستخدمهم وزارة الشؤون المالية - ويتحكم في نسبة ٣٠٪ من إيرادات الدولة. والواقع أن الممثلين في مجلس الدين، المختارين بعناية من جانب حكوماتهم، كانوا من الناحية الفعلية سفراء مسؤولين عن مصالح مهمة. ومع البنك العثماني (ذى الرساميل الفرنسية أساساً) والدوبيتش بنك (المتغرس في الإمبراطورية العثمانية اعتباراً من عام ١٨٨٨)؛ فإن الدين العام يتواجد في قلب جهاز السيطرة على المالية والاقتصاد العثمانيين. ولما كان يسهر على ضمان وتوظيف بعض القروض العثمانية في أوروبا، فإنه يلعب علامة على ذلك دور محطة للاستثمارات الصناعية. وإلى جانب الدين العام، جرى في عام ١٨٨٣ إنشاء إدارة للتبغ، برساميل فرنسية أساساً، وذلك لإدارة إيرادات التبغ. والحال أن هذا المشروع مشروع ضخم، هو الآخر، لأنه يستخدم في عام ١٩٠٠ قرابة ٩٠٠ شخص، يشكل جزءاً منهم نوعاً من جيش خاص مكلف بعمق تهريب التبغ.

وعلى رأس هاتين الشركاتتين، اللتين تستخدمنا يداً عاملة غالبيتها من المسلمين، كانت جميع الكوادر القيادية أجنبية. ومن المفهوم، في هذه الظروف، أن الدين العام وإدارة التبغ، رمز الرأسمالية الأوروبية في تركيا، قد انتهتا لأن تركنا عليهما العداوة لأوروبا.

وخلالاً لهذا الجانب المؤسسي، فإن عصر عبدالحميد لا يبدي تميزاً خاصاً فيما يتعلق بقروض الدولة. فبسبب عجز الموازنة والنفقات العسكرية، تواصل الدولة الحميدة الاقتراض، لكن القروض، بوجه عام، تعتبر أقل أهمية مما في عصر عبدالعزيز ويبدو أن استخدامها كان أفضل. وفي المقابل، فيما يتعلق بالاستثمارات، فإن عهد عبدالحميد يمثل اللحظة التي تبدأ فيها الرساميل الأجنبية في التدفق على الإمبراطورية. ويتبين ذلك من حالة الرساميل الفرنسية التي تجيء على رأس الاستثمارات الأجنبية: ففي عام ١٨٨١، كان حجم الرساميل الفرنسية ٨٥ مليون فرنك؛ وهو يرتفع إلى ٢٩٢ مليون فرنك في عام ١٨٩٥ وإلى ٥١ مليون فرنك في عام ١٩٠٩، أي أنه يتضاعف ست مرات في غضون ثلاثة عشر سنة. وإذا ما أخذنا الآن في اعتبارنا مجموع الرساميل الأجنبية المستثمرة في الإمبراطورية قبل عام ١٩١٤، فسوف نجد أن نسبة ٤٠٪ منها قد استثمرت بين عامي ١٨٨٨ و ١٨٩٦. ويمكن الحديث عن تدفق حقيقي للرساميل الأجنبية في تلك الأعوام يتطابق مع فترة بناء متتسارع للسكك الحديدية في الإمبراطورية.

والواقع أن بناء السكك الحديدية كان المجال المفضل للإستثمارات الأجنبية، إذ يصل إلى حد الاستئثار بيثلى الرساميل المستثمرة في الإمبراطورية العثمانية قبل الحرب العالمية الأولى. ويتم اجتذاب المستثمرين الأجانب عن طريق الضمانة الكيلومترية التي تقدمها الحكومة العثمانية، والتي تكفل لهم حداً أدنى من الإيراد. وبهذه الطريقة يتم مد الخطوط التي جرى البدء بها بالفعل قبل عام ١٨٧٦ في غربىアナضول. ويتم إداء الأعمال بهمة و، منذ عام ١٨٩٢، تصل السكة الحديدية

إلى انقرة؛ وبعد ذلك ببعض سنوات، يستكمل الخط بوصوله إلى قونية عن طريق إيسكيشمير. وفي الولايات العربية، تتقدم السكك الحديدية بسرعة بالغة أيضاً. والخلاصة أنه كان هناك ١٨٠٠ كيلو متراً من السكك الحديدية في عام ١٨٧٨، وهي تصل في عام ١٩٠٨ إلى ٥٨٠٠ كيلو متراً. وعلاوة على السكك الحديدية، يتجه رأس المال الأجنبي إلى تجهيز الموانئ والأرصفة كما يتوجه إلى إنشاء الفنارات.

والواقع إننا إذا ما تأملنا توزيع هذه الاستثمارات الأجنبية بحسب القطاعات فسوف نجد أنها تعطىفضليّة كاملة للبني الأساسية للمواصلات أو للقطاع المرتبط بالتجارة. فاجمالى المبالغ المستثمرة في السكك الحديدية والموانئ والأرصفة يمثل نسبة ٧٣٪ من إجمالي الاستثمارات. وإذا ما أضفنا إلى ذلك شركات التأمين والبنوك، فإنه يصل إلى نسبة ٨١٪. وبعبارة أخرى، فإن نسبة تقل عن ١٠٪ هي التي تستثمر في القطاع الانتاجي، الصناعة أو المناجم. ولذا فمن الواضح أن الاستثمارات الأجنبية نادراً ما تسهم في التطور الصناعي للإمبراطورية العثمانية، بل أنها، على العكس من ذلك، إذ تسهل صادرات المنتجات الزراعية، تزيد من تفاقم وضعها كمورد للمواد الأولية وكسوق للمنتجات المصنعة الأوروبية.

وإذا ما تأملنا توزيع الاستثمارات بحسب البلدان المستثمرة، فسوف نجد أن الواقع المثير، المحسوس منذ الأعوام الأخيرة للقرن، هو ضعف مكانة بريطانيا العظمى. ففي عام ١٨٨٨، كانت نسبة ٥٦.٢٪ من الرساميل الأجنبية بريطانية؛ وفي عام ١٩١٤، تهبط هذه النسبة إلى ٣١.٧٪. وفي المدة نفسها، ترتفع حصة الاستثمارات الفرنسية من ٤٪ إلى ٥٠٪ وتترتفع حصة الاستثمارات الألمانية من ١.١٪ إلى ٢٧.٥٪. وإذا ما أضفنا إلى ذلك إننا نرصد أيضاً تراجعاً كاماً للذين بين الدول الدائنة للإمبراطورية العثمانية، فمن الصعب ألا نستنتج عدم

ارتفاع معين من جانب الرأسمالية الانجليزية تجاه الامبراطورية العثمانية، موازٍ لما أصاب العلاقات الدبلوماسية الانجلو- عثمانية بعد عام ١٨٧٨ من فتوح.

والى جانب الهيمنة المالية والاقتصادية للغرب، يمكن الحديث عن نفوذ ثقافي. وليس ذلك واقعاً جديداً، لأن بوسعنا رصد آثار لنفوذ ثقافي لأوروبا بالرجوع الى الوراء في تاريخ الامبراطورية العثمانية. لكن الظاهرة تكتسب اتساعاً غير مسبوق في اواخر القرن التاسع عشر وأوائل القرن العشرين، وال المجال الثقافي، هو ايضاً، مجال تنافسات حادة بين الدول التي تتنازع على حماية الأقليات غير الاسلامية في الامبراطورية وتسعي الى ان تكون لها مدارسها الخاصة وأعمالها الخيرية وصحفها الخاصة، الخ. ويقدم تاريخ الارساليات البروتستانتية الأمريكية مثالاً جيداً لهذا التوسع الثقافي الغربي في الأرض العثمانية.

فبحلول عام ١٨٣٠ تبدأ البعثات البروتستانتية الأمريكية، تحت اشراف الهيئة الأمريكية للأرساليات الخارجية، عملها الخيري والمدرسي في الامبراطورية العثمانية. لكن عملها يتتطور بعد عام ١٨٧٠ بشكل خاص. ففي ذلك العصر نجد ٢٥ مدرسة امريكية تجمع اجمالي ٥٥٠٠ تلميذ. وفي عام ١٨٨٥، يرتفع هذان الرقمان بحسب الترتيب الى ٣٩٠ و ١٣٨٠٠، وفي عام ١٩١٣، يصل عدد التلاميذ الى ٢٣٥٠٠ تلميذ موزعين على ٤٢٠ مدرسة. وقد تم انشاء غالبية هذه المدارس في الولايات، وخاصة في الأناضول، والواقع ان الامريكيين يشكلون الجانب الاكبر من الكوادر التعليمية للأرساليات الأمريكية. وعشية الحرب العالمية الأولى، كان ٤٣٨٥ تلميذاً أرمنياً يتربدون على المدارس المتوسطة والعليا الأمريكية في مقابل ٣٩٩ يونانياً و ١٢٢ فقط من الاتراك. وفي عام ١٩٠٨ نجد أن كلية روبرت، اشهر مؤسسة تعليمية امريكية في اسطنبول، لم تكن تضم في صفوفها اتراكاً إلا بنسبة ٥٪. وهذه المدارس، المفتوحة في أغلب الأحيان دون تصريح، تقدم تعليماً امريكياً النطط لا صلة له البتة بالنظام المدرسي العثماني.

إلا أنه بصرف النظر عن تقدم المدارس الأمريكية، فإن فرنسا هي التي تؤكد بشكل أكثر قوة وجودها الثقافي في الامبراطورية عند منعطف القرن. فاللغة الفرنسية سائدة في الدبلوماسية (فأوراق وزارة الشؤون الخارجية العثمانية تحرر في معظمها بالفرنسية)، وفي مجال الأعمال (الفرنسية هي اللغة المستخدمة في مجلس الدين العام وفي البنك العثماني وفي إدارة التبغ) وفي الحياة الثقافية. وتوجد عدة صحف كبيرة صادرة بالفرنسية كصحيفة «ستانبول». والفرنسية هي اللغة الأجنبية الأولى التي يجري تعليمها في المدارس العثمانية. وفي بيرا، بين المشارقة والاجانب، وكذلك بين العثمانيين الأكثر افتتاحاً على الخارج، تحل الفرنسية محل الإيطالية، ويتردد نحو ٩٠٠٠ تلميذ على المدارس الفرنسية الموجودة في الامبراطورية في عام ١٩١٤. وهنا أيضاً، فإننا أزاء تعليم موجه بشكل رئيسي إلى أبناء الأقليات غير الإسلامية، خاصة العرب المسيحيين في سوريا ولبنان. وفي عام ١٩١٤، كانت نسبة ٧.٨٪ فقط من التلاميذ الذين يتلقون العلم في المدارس الفرنسية تتالف من مسلمين.

فما هي ردود فعل الدولة العثمانية تجاه هذا النفوذ المتعدد الجوانب للغرب؟. لقد أشير أحياناً إلى أن هناك تناقضاً بين رغبة عبدالحميد في الدفاع، أيًّا كان الثمن، عن وحدة الامبراطورية وواقع تسليمها للمصالح الأوروپية. لكن الواقع هو أن السلطان، نظراً لعجزه عن التصدي للتتوسع الأوروپي، كان يعتقد أن الدول الأوروپية، بوجود مصالح ضخمة لها في الامبراطورية، سوف تشعر بأن لها مصلحة في بقائها. والشيء الهام هو الحفاظ على شيء من التوازن بينها. ولا يمكن القول ان التاريخ قد أثبت بشكل قاطع خطأ عبدالحميد: فسوف نرى، على سبيل المثال، ان فرنسا، ذات الانخراط المالي الضخم في الامبراطورية، سوف تتهرب من مشاريع التدخل في المسألة الأرمنية في ١٨٩٥ - ١٨٩٦. ومن جهة أخرى، يجب إلا ننسى ان نظريات الامبرالية، التي ولدت في اوائل القرن العشرين، لن تُعرف في اسطنبول إلا نحو ١٩١٠ - ١٩١١. وفي عصر عبدالحميد،

لم يكن بالامكان تصور ان تدفق الرساميل الاجنبية يمكن ان يشكل تهديداً للدولة العثمانية. واما له دلالته في هذا الصدد مشروع الاشغال العمومية الذى قدمه حسن فهمى باشا الى السلطان فى عام ١٨٨٠: فوزير الاشغال العمومية يرى انه، فيما يتعلق بتشييد لسکك الحديدية، لا يوجد هناك اى مانع لمنح امتيازات الشركات الأجنبية.

لكن القادة العثمانيين يسعون، في الوقت نفسه، الى الحد من التفاوتات الصارخة القائمة في العلاقات بين الدولة العثمانية والدول العظمى. وفي مؤتمر باريس في عام ١٨٥٦، بالفعل، حاول على باشا، دون طائل، التوصل الى الغاء الامتيازات. وفي عدة مناسبات، حاول عبدالحميد الحد من وزنها. وهكذا فإن يقرر، في عام ١٩٠٠، زيادة الرسوم الجمركية المفروضة على الواردات الى الامبراطورية بنسبة ٣٪، لكنه يضطر الى التخلص من ذلك القرار، في وجه احتجاج القنصليات، التي تندب الغاء الامتيازات. وهو لا يتمكن من فرض هذه الزيادة إلا في عام ١٩٠٧، في مقابل تقديم تنازلات الى بريطانيا العظمى وروسيا. وفي مجال القضاء أيضاً، تهدف قوانين عام ١٨٧٩ بشأن تنظيم المحاكم المختلفة الى الحد من الامتيازات القضائية التي يتمتع بها الأجانب، لكن البعثات الأجنبية سوف ترفض الاعتراف بها، وسوف يتم الحفاظ على الوضع القضائي الخاص للأجانب.

ونجد مثلاً بليغاً لهذه الجهدود التي يجري الاضطلاع بها في عصر عبدالحميد لاستعادة الاستقلال الضائع في بعض القطاعات في مسألة مكاتب البريد الأجنبية في الامبراطورية. فمنذ القرن الثامن عشر توجد مكاتب بريد أجنبية، بحجة سوء تنظيم البريد في الدولة العثمانية، متحررة من كل رقابة. وفي عام ١٨٦٥، يقترح على باشا، دون طائل، الغاءها. ويبذل عبدالحميد جهوداً جديدة في عام ١٨٨١ وفي عام ١٨٨٤. الواقع ان الحكومة العثمانية تؤكد أن مكاتب البريد الأجنبية هذه قد أصبحت غير مبررة مع اصلاح النظام البريدي العثماني وأن وجودها، عادة على

ذلك، يتعارض مع اتفاقية بين بشأن الاتحاد البريدى والذى تعتبر الدولة العثمانية عضواً فيه. لكن الدول لا تصبح سمعاً لذلك. ومع ظهور معارضة جماعة تركيا الفتاة فى المنفى، فإن مكاتب البريد الأجنبية، خاصة مكتب جالاتا الفرنسي، تساعد على الانتشار السرى للكراسات والصحف المتنوعة. وانزعاجاً من ذلك، يحاول السلطان التحرك مرة أخرى. ففى عام ١٩٠١، يأمر بالاستيلاء فى محطة سيركىچى للسكك الحديدية على الحقائب البريدية الموجهة إلى المكاتب الأجنبية، لكنه سرعان ما يضطر إلى التراجع أمام احتجاجات السفارات. والأنكى من ذلك أن الأمر سوف يصل بايطاليا، فى ابريل ١٩٠٨، إلى حد القيام بتظاهرة بحرية فى المياه التركية للتوصىلى فتح مكاتب بريد جديدة، وسوف يضطر السلطان إلى الرضوخ مرة أخرى. وقد وصل اجمالى المكاتب البريدية الأجنبية فى الامبراطورية إلى سبعة وخمسين مكتباً.

وهكذا، فإن جميع المحاولات التى يقوم بها القادة العثمانيون لالغاء أو للحد من الامتيازات تصطدم بالرغبة التى لا تتزعزع لدى الدول فى الحفاظ على امتيازاتها فى الامبراطورية. وكان النظام قد تحول إلى عرف راسخ بحيث ان مشروعاً لتبادل السفراء، فى عام ١٩٠٧، بين اليابان والدولة العثمانية يمنى بالفشل، لأن اليابان تطلب الاعتراف لها بامتيازات بموجب قانون الامتيازات!

ومن ثم فإن الامبراطورية العثمانية تعتبر، بالفعل، عند منتصف القرن، شبه مستعمرة، وما يجنبها أن تعرف مصيرأً أسوأ، هو، في المقام الأول، واقع ان اطماء الدول تتصادم بعضها مع البعض الآخر، وكذلك واقع أن هناك في الدولة سلطة مركزية قوية ومعترفاً بها كسلطة شرعية، وبiero-قراطية مشبعة، بشكل عام، بروح المقاومة للاطماء الأوروپية. وعلى الرغم من جميع جوانب ضعفه، فإن الهيكل السياسي للامبراطورية قد تمكן من الحفاظ على استقلاله. وكما اعترف بذلك اللورد دوفيرين، السفير الانجليزى لدى الباب (العالى)، فإن : «الحقيقة هي ان اى

سفير لن ينجح في وضع السلطان في جيشه<sup>(٥)</sup>. إلا أنه إذا كان نفوذ الغرب لا ينفتح على هيمنة سياسية، فإنه لن يكون عديم التأثير على تطور المجتمع العثماني.

## المجتمع العثماني عند منتصف القرن عدد وحركة السكان

تبدأ المعلومات عن سكان الامبراطورية العثمانية في التزايد في الربع الأخير للقرن التاسع عشر، والواقع أن الدولة العثمانية تضطلع، للمرة الأولى في عصر عبد الحميد، ببعض احصاءات السكان حديثة النمط. ومنذ تأسيس الامبراطورية، كان العثمانيون يحتفظون، لاعتبارات ضريبية وعسكرية، بسجلات السكان، لكن هذه السجلات، التي كانت تحرر بشكل غير ثوري، لم تكن تتصل إلا بسنجرق أو بولاية. وقد جرى القيام ببعض احصاءات عام أول للرجال بعد بضع سنوات من الغاء الانكشارية في عام ١٨٣١؛ وقد توصل التعداد إلى أن عدد الرجال ٣.٦ مليون نسمة. وبعد تحولات أواخر ١٨٧٥ - ١٨٧٨، سوف يستشعر القادة العثمانيون الحاجة إلى تحديد الحالة الديموغرافية من أجل إعادة تنظيم الجيش والشئون المالية (اللوقوف بوجه خاص على عدد غير المسلمين الذين يدفعون ضريبة الاعفاء من الخدمة العسكرية، البديل) ومن أجل حل مشكلة المهاجرين. وبوجه عام، فإن سياسة المركزة المتبعة بعد عام ١٨٧٨ تتراافق مع سعي من أجل التوصل إلى دراسة احصائية أفضل باحوال الامبراطورية؛ وفي عام ١٨٩١ يتم إنشاء مجلس احصاءات تابع للباب العالي يحدو حنو أحد المؤسسات في هذا المجال.

وفي عام ١٨٨١ يجري الإضطلاع ببعض احصاءات عام أول للسكان (يشمل النساء)، لكنه لا ينجذب إلا في عام ١٨٩٣؛ وقد قدر العدد الإجمالي لسكان الامبراطورية بـ ١٧.٤ مليون نسمة، وهو رقم يجب زيارته إلى ١٩ أو ٢٠ مليوناً بسبب بعض التغيرات. ويتم إجراء تعداد ثان في ١٩٠٥ - ١٩٠٦ لتصحيح أخطاء التعداد الأول

وتقدير عدد سكان مقدونيا بشكل أدق. وكانت النتيجة ٢٠.٨ مليون نسمة. وإلى هذه الاحصاءات التي تقوم بها الحكومة المركزية يجب اضافة التعدادات التي تجري على مستوى الولايات والتي تنشر بصفة دورية في الكتب السنوية الرسمية للدولة (**السالنامه**، والتعدادات التي تضطلع بها الطوائف الدينية المختلفة (البطريركية اليونانية، البطريركية الأرمنية)، دون نسيان التقديرات الاجمالية أو المحلية العديدة التي قام بها الرحالة أو الخبراء أو الدبلوماسيون الغربيون.

والحال أن الوفرة المفاجئة لهذه المواد الديموجرافية قد تدفع المرء إلى الاعتقاد بأنه يملك رؤية واضحة للحالة الديموجرافية للإمبراطورية العثمانية عند منعطف القرن. على أن الأمر ليس كذلك في الواقع. فمما لا مراء فيه أن التحيزات والأهواء القومية، رغبة هذه الطائفة أو تلك في تأكيد حقوقها على جزء من الأرض العثمانية، قد سمحت بما لا حصر له من التشويهات والتزييفات. ومنذ مؤتمر برلين تتشعب «حرب احصاءات» حقيقية سوف تستمر حتى غداة الحرب العالمية الأولى. وهذا أمر مفهوم، والتناقضات تكون أكثر جسامته خاصة عندما يتعلق الأمر بالتوسيع العرقي أو الطائفي للسكان. ويقدم مثال السكان الأرمن في الإمبراطورية العثمانية توضيحاً جيداً لذلك الواقع. فالأرقام التي تقدمها البطريريكية الأرمنية تحدد عدد السكان الأرمن في عام ١٨٨٢ بـ ٢٦٠٠٠ نسمة وتحدد عددهم في عام ١٩١٢ بـ ٢١٠٠٠ نسمة. وبالنسبة لتاريخين قريبيين من هذين التاريخين، تقدم التعدادات الرسمية للدولة العثمانية نتائج جد مختلفة: ١٠٨٠٠٠ بالنسبة للتعداد ١٨٩٣ - ١٨٨١ و ١١٧٠٠٠ في عام ١٩١٤. وكما نرى، فإن هذه الأرقام في تعارض تام ليس فقط فيما يتعلق بمستويات الحجم وإنما أيضاً فيما يتعلق باتجاهه. التطور الديموجرافي.

وسوف يتمثل اتجاه كثير من المؤرخين الآن في الاعتماد بشكل أكبر على الأرقام التي تقدمها التعدادات العثمانية، مع ادخال تعديلات مهمة عليها، وذلك

لاعتبارين: فهذه الاحصاءات العثمانية كانت وثائق موجهة للاستفادة الداخلية، ولأنها لم تكن موجهة الى النشر، فمن المحتمل أنها تنجو بشكل افضل من آثار الدعاية التي تجر الى التشويه، ومن جهة اخرى، فإن الدولة العثمانية، التي تملك السلطة العامة، هي وحدها القادرة على احصاء الناس<sup>(٦)</sup>. وأيًّا كان الأمر، فلابد من أن نأخذ في الاعتبار ايضاً ان الادارة السيئة، خاصة في بعض الاقاليم النائية في الامبراطورية، لابد وأنها تجعل عمليات التعداد صعبة.

إلا أنه علاوة على مسائل التوزيع العرقى والطائفى للسكان، لابد من الاعتراف بأن معرفتنا بالديموغرافية العثمانية ماتزال رديئة. ومع انتشار عشرين مليوناً من السكان على ٦٠٤ مليون كم<sup>٢</sup>، فإن الكثافة تعتبر ضعيفة، إذ تصل الى ٦ افراد في الكيلومتر المربع الواحد. ونظل جد بعيدين عن الكثافات التي وصلت اليها البلدان الصناعية الأوروبية. ويستفاد من البيانات المتاحة لنا عن الأنماط في عام ١٨٩٧ ان معدل المواليد كان بنسبة ٣٧.٥٪ وأن معدل الوفيات كان بنسبة ٢١.٢٪. ومن ثم فإن هذا المعدل الأخير يظل مرتفعاً؛ وحتى اذا كانت اوبيئة الطاعون قد اختفت وإذا كانت اوبيئة الكولييرا قد أصبحت اقل تواتراً، فإن الحالة الصحية للسكان تتطلب بحاجة الى المزيد من التحسن. وإذا ما اجرينا مقارنة مع امبراطورية مجاورة، هي الامبراطورية الروسية، التي تضم في اواخر القرن ٦٥ مليون نسمة، بمعدل مواليد بالغ الارتفاع (٥٠٪) ومعدل قوى للزيادة الطبيعية، فإن بوسعنا ان ندرك ان تركيا بعيدة عن التمتع بدینامية ديمografية حقيقة.

وإذا كانت الزيادة الطبيعية للسكان العثمانيين، بقدر ما يمكن لنا قياسها، تبدو ضعيفة نسبياً، فإن زيادة السكان ترجع في جانب هام منها الى ظاهرة الهجرة. فمنذ اواخر القرن الثامن عشر، تستقبل الدولة العثمانية سكاناً مسلمين فارين امام التوسيع الروسي في اتجاه البحر الاسود والقوقاز ووسط آسيا. ويجري النظر الى الهجرة بوصفها اضافة ايجابية من جانب دولة ترى في ضعف السكان

عقبة عسكرية واقتصادية وتحتاج إلى أراضٍ شاسعة عديدة. وسوف تكون الهجرة كثيفة بوجه خاص خلال حرب القرم والفتورات الروسية في القوقاز.

وسوف تؤدي الأزمة البلقانية في عامي ١٨٧٥ و ١٨٧٦ وال الحرب الروسية التركية إلى نزوح جديد للمسلمين نحو تركيا. وفي البلقان، سوف يتذبذب المهاجرون من كل مكان تقريباً، من رومانيا والجبل الأسود وصربيا وبلغاريا وثيرساليا. وسوف تكون الموجة مهمة بشكل خاص بين عامي ١٨٧٦ و ١٨٧٩ وبعد ذلك سوف تتراجع ولكن دون أن تتوقف بالكامل أبداً. وتذهب التقديرات إلى أن تدفق المسلمين في البلقان على الأناضول بعد عام ١٨٧٦ قد شمل إجمالي نحو ١٠٥ مليون نسمة. ويجب أن نضيف إلى هذا الرقم آلاف المسلمين المنحدرين من ولايتي كارس وأرداهان اللتين ضممتها الروس وأولئك الذين سوف يواصلون المجيء من القوقاز: فقد وصل عدد الشركسية الذين جاءوا للاستيطان في الإمبراطورية العثمانية بين عامي ١٨٨١ و ١٩١٤ إلى نحو ٥٠٠٠٠ نسمة. ونحو أواخر القرن، سوف تلجم إلى تركيا جماعات صغيرة من تبار القرم وتبار قازان والأزييريين هرباً من السياسة القمعية التي يتبعها الكسندر الثالث. كما أن عشرات الآلاف من المسلمين سوف يغادرون كرييت، بعد منح الاستقلال الذاتي للجزيرة في عام ١٨٩٧، لكن يقيموا على الساحل الغربي للأناضول.

وأمام اتساع حركات الهجرة هذه، تنشيء الحكومة العثمانية في عام ١٨٧٨ لجنة لشئون المهاجرين (مهاجرين قوميسيونو) تهتم بتيسير نقل المهاجرين وتنظيم توطينهم. وسوف يجري توطينهم من زاوية الأرضي المتاحة وامتداد السكك الحديدية الجديدة. وعلى مقرية من الحدود الجديدة مع روسيا، في الشرق، سوف تعمل الحكومة على توطين المسلمين القادمين من القوقاز أو من الولايات اللتين تم ضممتها بشكل يساعد على زيادة العنصر السكاني المسلم في هذه المنطقة الحساسة. والحال أن آثار هذا التدفق للمهاجرين على الإمبراطورية العثمانية

عديدة. فأولاً، فيما يتعلق بتركيب السكان، يتزايد تعزز نسبة المسلمين، التي كانت قد زادت بالفعل بشكل يمكن وصفه بأنه ميكانيكي من جراء الترتيبات الإقليمية التي نصت عليها معاهدة برلين. والواقع انه في وجه هذه الاضافة التي تشمل ما بين مليونين وثلاثة ملايين من المسلمين القادمين من البلقان أو من روسيا، سنجد ان نحو ٣٠٠٠٠ مهاجر سوف ينزعون عن الامبراطورية العثمانية بين عامي ١٨٧٨ و ١٩١٤، وأغلبهم من المسيحيين (الأرمن، اليونانيين، العرب)، لكي يلجأوا إلى روسيا (في حالة الأرمن) أو لكي يجربوا حظوظهم في الولايات المتحدة. وهذا فإن حركات الهجرة سوف تسهم نوعاً ما في اسلامة الامبراطورية العثمانية؛ وهذا سبب اضافي لترحيب عبدالحميد بالماهجرين.

ويؤدي وصول المهاجرين إلى تغيرات هامة في الجغرافية البشرية للأناضول وفي اقتصادها. وسوف تستفيد بعض الولايات بشكل أخص من اسهامهم، كولاية بورصا التي، بحكم ضعف كثافتها وبحكم ثرواتها الطبيعية، سوف تجذب منهم عدداً كبيراً إلى الدرجة التي تؤدي إلى زيادة سكانها بنسبة ضعف بين عامي ١٨٧٦ و ١٩٠٦. وعلى الرغم من ان المهاجرين قد استوطنوا الريف في البداية، فإنهم سرعان ما يساهمون في تضخم النزوح الريفي (إلى المدن). فبعد عام ١٨٧٨، سوف يحصلون على حق الاقامة في المناطق الحضرية، ومنذ ذلك التاريخ سوف تبدأ في الظهور حول بعض المدن الأناضولية احياء للمهاجرين، مختلفة من حيث التخطيط ونوع السكن. وتلك، مثلاً، هي حالة الحي البوسني في انقرة أو حالة عدة احياء في تشوروم بنيت بين عام ١٨٨١ و ١٨٩٢. وتدین مدينة مثل ايسكشيهير بجانب هام من ديناميتها لوجود مهاجرين شراکسة عديدين فيها. كما أن المهاجرين من البلقان يجيئون ومعهم دراية فنية بل ورساميل احياناً تسمح لهم بإنشاء مشاريع. وبين صفوف الطبقة المتوسطة المسلمة التي تبدأ في الظهور نحو أواخر القرن التاسع عشر نجد العديد من المهاجرين. كما ان الالسهام كان مهماً أيضاً على المستوى الثقافي؛ ذلك ان بعض مسلمي روسيا المهاجرين الى اسطنبول

يأتون ومعهم، علامة على التعليم الجيد الذى تلقوه فى المدارس الثانوية أو الجامعات الروسية، ذخيرة من الأفكار الجديدة، كأفكار الشعبية أو الاشتراكية. ويبقى أنه اذا كان هؤلاء المهاجرون ينتمون كلهم الى الدين الاسلامى، فإنهم يدخلون الى الامبراطورية تنوعاً عرقياً ولغويّاً واسعاً. فمن البلقان لم يأت اتراك فقط، بل جاء ايضاً بوسنيون وترنوجائى. والمسلمون القادمون من كريت يتكلمون باليونانية، الخ. وسوف يكون استيعاب هذه العناصر عملية بطيئة. وتلك هي احدى المشكلات التي سوف تورثها الامبراطورية للجمهورية.

## الهجرة اليهودية

بالنظر الى اجمالي سكان الامبراطورية، لا تتعلق الهجرة اليهودية إلا بأقلية جد صغيرة، لكن آثارها السياسية سوف تكون ملحوظة الشأن. وحتى مشارف عام ١٨٨٠، كان عدد السكان اليهود المقيمين في فلسطين محدوداً: فهو يتالف من نحو ٢٤٠٠٠ شخصاً منبثقين من تيار هجرة جد متقطع. وتبدل الأمور في مستهل ثمانينيات القرن التاسع عشر، عندما يبدأ يهود وسط وشرق اوروبا في مكافحة التدابير التقليدية وفي التحول الى ضحايا للمذابح. وهم يتوجهون الى النزوح بالآلاف في اتجاه غربى اوروبا والولايات المتحدة في أغلب الأحوال، لكن جزءاً صغيراً يحاول الوصول الى الأرض المقدسة عن طريق البحر الأسود واسطنبول. وفي عام ١٨٨٢ تتأسس في فلسطين اول مستعمرة زراعية على يد المنظمة القومية اليهودية، احياء صهيون. وسوف تتلوها مستعمرات اخرى كثيرة.

وتتخذ المسألة طابعاً سياسياً أكثر عندما يدشن شيوذور هرزل الحركة الصهيونية عند اواخر القرن، وذلك عندما ينشر في البداية في عام ١٨٩٦ كراس «الدولة اليهودية»، ثم عندما يعقد في السنة التالية في بال المؤتمر الصهيوني الأول الذي يخطط لانشاء وطن قومى لليهود في فلسطين. ولكى يتمكن من تحقيق

مخططاته في الأرض العثمانية، يتبعه على هرزل الحصول على موافقة السلطان. وعلى الرغم من عروضه الخاصة بتحسين الأحوال المالية للإمبراطورية في مقابل إنشاء وطن يهودي، فإن هرزل لا يحصل من السلطان إلا على كلام جميل.

والواقع أن القادة العثمانيين يدركون منذ عدة أعوام الخطر الذي تمثله الحركة الصهيونية بالنسبة للدولة العثمانية. فهجرة اليهود الواسعة إلى فلسطين تهدد بفتح باب آخر لنفوذ وتدخل الدول الأوروبية التي تجد في ذلك مناسبة جديدة لتقديم العون والحماية إلى أقلية غير مسلمة. وهكذا تنشأ مشكلة قومية جديدة يتذرع حلها بالنسبة للدولة العثمانية. وعلاوة على ذلك، فإنه لا يبدو من الممكن، في اللحظة التي يتطور فيها عبدالحميد سياسته العربية الكبرى، أن «يسلم القدس لليهود». وحتى إذا كان لا يمكن الحديث في ذلك العصر عن معارضة محلية جادة في وجه الصهيونية، فإن تجار وأعيان فلسطين العرب قد أبلغوا الباب (العالى) بالفعل بمخاوفهم تجاه استيطان المهاجرين اليهود.

ومنذ نوفمبر ١٨٨١، يجرى فرض التدابير التقييدية الأولى على دخول اليهود إلى الإمبراطورية العثمانية والاستيطان فيها. فهولاء يحق لهم الاقامة في أي مكان من الإمبراطورية ماعدا فلسطين وذلك بشرط خضوعهم لقوانين الدولة وتحولهم إلى رعايا عثمانيين. ومن جهة أخرى، فإن بيع الأراضي لليهود المقيمين بالفعل في فلسطين يعتبر محظوراً. وفي هذه الظروف، لم تكن أمام هرزل فرصة لأن يحصل من السلطان على امكانية تحقيق مشاريعه في فلسطين.

والواقع أن سياسة القيود هذه تفشل إلى حد بعيد. ففي عام ١٩٠٨، كان ٨٠٠٠ من اليهود يسكنون فلسطين، وهو ما يعني أن نسبة العنصر اليهودي قد انتقلت من ٥٪ إلى ١٠٪ من إجمالي سكان فلسطين، وذلك في غضون ثلاثين سنة. وعلاوة على الاقامة في المدن المقدسة، فقد أقام اليهود في مناطق تمتد إلى يافا وحيفا وانشأوا ستة وعشرين مستعمرة زراعية تضم ١٠٠٠ نسمة. ومن ثم فإن

الدولة العثمانية لم تنجح في الحيلولة دون الهجرة اليهودية. ويمثل ذلك بالنسبة للحكومة العثمانية فشلاً، يرجع بلاشك إلى جانب ضعف الإدارة العثمانية المحلية، لكنه يرجع بدرجة أكبر إلى سياسة الدول، خاصة المانيا وروسيا، التي تشجع الحركة الصهيونية. وسوف تبين الدول أن التدابير المقيدة للهجرة ولبيع الأراضي تتعارض مع الامتيازات. وسوف تحصل من السلطان على السماح لليهود بالهجرة بصفة فردية إلى فلسطين. ومن جهة أخرى فإن كثيرين منهم يحصلون على وضعية «المحمى» من جانب القنصليات الأوروپية.

## نحوات الأرياف والمدن

في أواخر القرن التاسع عشر، تظل الإمبراطورية العثمانية دولة زراعية أساساً، والمكانة التي تحتلها حياة الأرياف والأنشطة الزراعية تتضمن من عدد معين من السمات. وهكذا فإن السكان الزراعيين يمثلون نسبة تتراوح بين ٧٥٪ و ٨٥٪ من إجمالي سكان الإمبراطورية، كما أن هيكل الصادرات يكشف عن الدور المهيمن لل الاقتصاد الريفي: ففي عام ١٩١٤، كانت نسبة تتراوح بين ٨٠٪ و ٨٥٪ من صادرات أقليم كالأناضول تتتألف من منتجات الزراعة، وفي العصر نفسه، إذا صدقنا أحد التقديرات في هذا الصدد، فإن الزراعة تسهم بنسبة ٥٦٪ في الدخل القومي للإمبراطورية في مقابل نسبة ١٧٪ تسهم بها الصناعة. ويتمثل مؤشر آخر في دور الضرائب التي يدفعها العالم الريفي، فإذا ما أخذنا في حسابنا ناتج العشرين، الضريبة الزراعية الرئيسية التي تمثل استقطاعاً يتراوح بين نسبة ١٠٪ ونسبة ١٣٪ من الانتاج، وضريبة الأغنام، وهي الضريبة المفروضة على كل رأس من الماشية، فإننا نصل إلى رقم يمثل نسبة ٤٠٪ تقريباً من الضرائب الإجمالية، وإذا ما أضفنا الضرائب الشخصية التي يدفعها السكان الريفيون، فإننا نصل إلى رقم أعلى من نصف حصيلة الضرائب العثمانية.

ومن المؤكد ان ثقل الضرائب يشكل أحد المعوقات الأساسية التي تنيح بكلكها على العالم الريفي العثماني، لكنه ليس الموقف الوحيد. فهناك ايضاً الطابع البدائي للأدوات الزراعية، وقصور رأس المال الذي يضع الفلاح تحت رحمة المرابي، ولا مبالاة السلطات العامة المزمنة و ، ربما فوق كل شيء، تجنيد الفلاحين في الجيش، خاصة فلاحى الأناضول الأتراك، الذين يقدمون غالبية المجندين العسكريين. ومن هنا انخفاض عدد السكان الذكور في الأرياف والمميز للأناضول في اواخر القرن التاسع عشر.

وبالرغم من جميع هذه المعوقات، فإن الزراعة العثمانية تبدو مظاهر تقدم لا جدال فيها. وما يميز الفترة الحميدة من هذه الزاوية هو تقدم الزراعة التي يمكن تسويق منتجاتها. وهكذا، في الأناضول، كانت مناطق الانتاج الزراعي من أجل التسويق قاصرة حتى ذلك الحين على الغرب (ولاية بورصا وأيدين). ومنذ ذلك الحين، يتغلغل الطلب الأوروبي بشكل أوسع، نحو الأقاليم الساحلية الجديدة، كإقليم سامسون أو أضنة. ومن الواضح أن هذا التغلغل سهل تحسن المواصلات : المنشآت المينائية، الطرق الحديدية التي تربط الموانئ بمناطقها الداخلية، تطور الطرق بين الأسواق التقليدية والسكك الحديدية.

وتساعد عناصر أخرى على تقدم الزراعة. وهكذا، فإن إدارة الدين العام، المسئولة عن بعض الدخول الزراعية للإمبراطورية، كضربيبة العشر على الحرير الخام، تسهر عن كثب على تحسين الانتاج. ويمكن قول الشيء نفسه عن دور إدارة التبغ فيما يتعلق بالتبغ. إلا أنه بشكل عام، خلافاً لأنثر الطلب الأوروبي، فإن حفز تقدم الانتاج الزراعي يجيء بشكل خاص من الدولة، وذلك واقع جيد نسبياً يستحق الاشارة اليه.

وقد اتخذ هذا الدور الإيجابي للدولة مظاهر عديدة: تعليم أخصائين وخبراء زراعيين، إما بارسالهم إلى الخارج لمواصلة دراساتهم، أو بإنشاء مدارس زراعية

ميدانية يجرى فيها تعليم نظرية وممارسة الزراعة. والمدرسة الأشهر هي مدرسة هلكى فى اسطنبول، لكن مدارس اخرى تنشأ فى بورصا وفى سالونيك. كما يجرى إنشاء مزارع نموذجية لنشر استخدام السماد واستخدام البذور، ولتشجيع الفلاحين على الانخراط فى زراعة المنتجات الزراعية التى تتميز بارتفاع الطلب عليها. وتظهر في اواخر القرن وزارة المناجم والموانئ والزراعة. ومن بين المؤسسات المدعوة إلى لعب دور دائم في الوثبة الزراعية، لابد من الاشارة إلى البنك الزراعي (زراعة بنكاسى)، الذى تأسس في عام ١٨٨٨ للحد من قصور رأس المال في العالم الفلاحي والحلول محل السمسرة والمرابين. والواقع أنه سوف يقدم السلفيات بشكل خاص إلى الفلاحين الميسورين أكثر، بما يزيد من احتدام التفاوتات الاجتماعية في الأرياف ويشجع زراعة المنتجات الزراعية القابلة للتسويق.

وتشكل زراعة الحبوب دائمًا الزراعة المهيمنة في الامبراطورية العثمانية في أواخر القرن. فهي تحتل، في الاناضول، نسبة تتراوح بين ٧٥٪ و ٩٠٪ من المساحات المزروعة بحسب تباينات المناخ من سنة إلى أخرى، وتحرز تقدماً ملحوظاً مع إنشاء السكك الحديدية التي تبدأ اسطنبول بفضلها في الحصول على إمداداتها من القمح من الاناضول، وذلك بالرغم من المنافسة الحادة من جانب القمح الروسي والقمح الأمريكي اللذين يتم انتاجهما في ظروف ميكنة أرقى بكثير. لكن الحالات التصديرية بوجه خاص هي التي تتفق، على الأخص بعد عام ١٩٠٠، عندما يلعب انقلاب الموقف وارتفاع الأسعار دوراً حافزاً للمتاجرين العثمانيين. وتصور حالة القطن تصويراً جيداً تأثير الطلب الخارجي على تنوعات الانتاج المحلي. فبعض اقاليم الامبراطورية التي توجهت إلى زراعة القطن في زمن حرب الانفصال (الأمريكية)، تضطر إلى التراجع بعد الحرب وتقلل انتاجها. لكن الطلب العالمي يصبح من جديد، بعد عام ١٩٠٠، جد قوى إلى درجة تغري المتاجرين بالانخراط من جديد في زراعة القطن. وهكذا، ففي اقليل اضنه، يتضاعف الانتاج

ثلاث مرات في غضون عشر سنوات، وفي المدة نفسها يزيد بنسبة ضعف في سوريا. ومن بين الحاصلات التصديرية الأخرى التي تقدم بسرعة، تجب الاشارة إلى الزيبيب الذي، بالرغم من تعرض الاعناب للإصابة بالأفات الزراعية ومن الحماينة الفرنسية، يستعيد في بداية القرن المكانة الأولى بين صادرات إقليم أزمير. ويحدث نمو مماثل للتين (الذى تتضاعف صادراته أربع مرات بين عامي ١٨٦٠ و ١٩١٤) والتبغ (الذى يزيد انتاجه مرتين أو ثلاثة مرات بين عام ١٨٨٠ وال الحرب).

ويترافق تطور الزراعة مع تحولات اجتماعية في العالم الريفي يظهر اتجاهها بوضوح بالفعل في عصر عبدالحميد. وبوجه عام، فإن ما يهيمن بشكل بالغ الاتساع على الاريف العثمانية هو نظام الاستثمار العائلية الصغيرة، الأقل من ٥ هكتارات فيأغلب الأحيان. والأرض تخص الدولة من حيث المبدأ. أما في الممارسة العملية، وهو ما يتتأكد بعد القانون العقاري لعام ١٨٥٨، فإن الفلاح حر في استخدام أو بيع الأرض التي يفلحها متى شاء ذلك. على أن الاتجاه الذي يرسّم منذ التنظيمات هو التكوين، المحدود بوجه عام، لاستثمارات كبيرة حديثة النمط بما يستتبع ظهور بروليتاريا ريفية. وهذا الاتجاه قوى خاصة في الأقاليم الزراعية الأكثر توجهاً إلى الأسواق الخارجية، كالمدن الداخلية من أزمير وسهل قيليقيا. ويجرى تشديده من جراء وفرة الاراضي المتاحة ومن جانب سياسة الدولة التي تشجع لاعتبارات ضريبية واقتصادية زراعة المنتجات القابلة للتسويق، حتى وإن كانت لا تتحقق في كبار المالك العقاريين. ويبيّن أن هؤلاء الآخرين، بسبب غياب منبر برلماني، لن يكون لهم ثقل سياسي يذكر قبل صعود جماعة تركيا الفتاة إلى السلطة.

ويمكن رصد تطور الاستثمارات الكبيرة بشكل أخص في قيليقيا وفي إقليم أزمير. وحول أضنه، كانت الملكيات الكبيرة قد بدأت في الظهور نحو منتصف

القرن، بتشجيع من وفرة الأراضي المتاحة، وسهولة المواصلات وتوجه الأقليم إلى زراعة القطن. ويمكن لندرة الأيدي العاملة أن تشكل عقبة، إلا أنه يتم تفادى هذه العقبة بالاعتماد على المهاجرين أو على عمال زراعيين موسميين، وخاصة بتطوير الميكنة. وقبل حرب ١٩١٤، فإن قيليقيا هي التي تعتبر الأقليم الأوسع استخداماً للآلات الزراعية في الإمبراطورية العثمانية.

وفي أقليم أزمير، كان تكوين الملكية الكبيرة في أغلب الأحوال من فعل الأجانب، خاصة الانجلز. فسعياً إلى الاستفادة من قانون ١٨٦٧ الذي يسمح للأجانب بحيازة ملكيات عقارية في الإمبراطورية، يشكل بعض تجار أزمير الانجلز في المناطق الداخلية استثمارات كبيرة رأسمالية النمط تستخدم العمل الزراعي المأجور والآلات. وأغلب هؤلاء من المزارعين - التجار الذين يملكون في أزمير بيوتات تجارية على اتصال بلندن وليفربول ومارسيليا وهامبورج، الخ. إلا أنه يبدو أن الملكيات الكبيرة الانجليزية تشهد اتجاهًا إلى التراجع نحو أواخر القرن. ويرجع ذلك إلى عدة أسباب: ندرة الأيدي العاملة، السخط الفلاحي الذي يتفجر على شكل حروب فلاجية متقطعة، عمليات قطع الطريق المتغشية والتي تصيب حالة متواتنة في الأقليم والتي تنتهي، مع ضعف مكافحة السلطات لها، إلى أن يكون لها اثر مثبط على المشاريع الاستثمارية الأجنبية. ومكذا فإن قاطع الطريق الشهير تشاكچي يشن الغارات على الريف على مدار عشر سنوات، بما يخلق حالة انعدام شبه دائم للأمن على الطرق والسكك الحديدية التي تبدأ من أزمير. وفي بداية القرن، تنتقل الحاصلات التصديرية التي ينتجها الأقليم إلى أيدي البورجوازية اليونانية والأرمنية غالباً.

وذلك ظاهرة تتواجد في أماكن أخرى. فعلى سبيل المثال، تعتبر غالبية كبار المالك العقاريين، في أقليم اضنة، من اليونانيين والأرمن؛ ويهيمن اليونانيون في زراعة القطن. والأمر أكثر وضوحاً بكثير في لبنان حيث يهيمن الموارنة هيمنة كاملة على إنتاج الفاكهة وزراعة التوت. كما سوف يكون من المغرى المقابلة بشكل

عمومي بين زراعة الحبوب في وسط الاناضول والتي يهيمن عليها المسلمون في الأغلب، وزراعة المحاصيل التصديرية في المناطق المحيطية والمناطق الساحلية، والتي تمارسها الأقليات في الأغلب.

كما تبدى المدن العثمانية هي ايضاً عند منعطف القرن تبايناً اجتماعياً متزايداً. وتشهد بعضها خلال القرن التاسع عشر نمواً مثيراً. والحال ان المدن - «الموانئ» كاسطنبول وسالونيك وأزمير، هي التي تشهد التطور الأسرع . وفي غضون قرن يرتفع عدد سكان بيروت من ٦٠٠٠ نسمة الى ١٤٠٠٠ نسمة. وفي المدة نفسها، يزداد عدد سكان اسطنبول وأزمير ثلاث مرات ويتجاوز عدد سكان سالونيك مرتين. وفي المقابل، فيما عدا بعض الاستثناءات كاييسكيشيهير التي يبدو ان عدد سكانها قد زاد عشر مرات في غضون قرن، فإن عدداً كبيراً من المدن المتوسطة في المناطق الداخلية من الاناضول يبدو أنها قد تميزت بركود ديموغرافي على امتداد القرن التاسع عشر. وبالنظر الى غياب تصنيع هام، فإن ظاهرة النزوح الريفي لا تبرز.

وإذا كان لا يوجد تصنيع في أماكن أخرى غير اكبر مدن الامبراطورية، فإن تدهور الحرف يعتبر بالمقابل شبه عام. ففى انقره، نجد ان ورش نسج الصوف قد اختفت تقريباً وان المدينة تصدر صوفها الخام. ويحدث الشيء نفسه في توکات بالنسبة لانتاج الأواني النحاسية الذى كان يشكل مصدراً هاماً للدخول فى اوائل القرن التاسع عشر. وفي بورصا، ينتقل عدد ورش نسج الحرير من ألف الى ٧٥. وبالنسبة للمنسوجات القطنية ايضاً، كان التراجع بالغ السرعة، إلا أنه يبدو انه قد حدث استقرار عند اواخر القرن؛ وأنذاك تشكل واردات المنسوجات القطنية الاوروبية، الانجليزية اساساً، نسبة ٨٠٪ من الاستهلاك الداخلى، لكنها لن تتجاوز هذا الرقم لأنه يجرى انشاء بضع فابريقيات حديثة في سالونيك وفي مقدونيا، بل ان نسج القطن يزيد في اواخر القرن. ويشكل استثنائى، تشهد بعض الانشطة

الحرفية استعادة للنشاط أيضاً، كانتاج السجاد في غربى الاناضول، لكن ذلك استثناء، يرتبط بتنظيم الانتاج والتسويق من جانب عدد من المؤسسات الكبيرة بالارتباط مع الطلب الخارجى.

ويتمثل أحد الجوانب الاجتماعية الجديدة التي تقدمها المدن العثمانية الكبرى في العصر الحميدى في ظهور بروليتاريا عمالية. وتظل هذه الظاهرة قاصرة على عدد من المدن الكبرى في الامبراطورية (اسطنبول ، سالونيك، ازمير) ويظل اتساعها محدوداً. ويقدر عدد العمال في الامبراطورية في عام ١٩٠٨، في اللحظة التي نشبت فيها اضرابات الصيف الكبرى، بنحو ٢٥٠٠٠ عامل (من بينهم ٧٠٠٠ عاملة)، يتركزون بشكل رئيسي في فابريقات النسيج، ومانيفاكتورات التبغ والصناعات الغذائية. وتعتبر ظروف العمل جد صعبة، كما ان يوم العمل طويل والأجور بائسة. ولا توجد منظمات عمالية، بل اندية خيرية ترعى العمال وجمعيات عمالية كالعاملى - اى هشمانى جمعيتى (جمعية العمال العثمانيين)، التي تأسست في اسطنبول في ١٨٩٤ - ١٨٩٥، وصناديق تعاضد أو صناديق للمحالين الى المعاش، تبدأ في التطور اعتباراً من ثمانينيات القرن التاسع عشر في المناجم والترسانات والسكك الحديدية وشركات الملاحة. وتنتجي الروح الكفاحية لهؤلاء العمال - من الصعب الحديث عن «طبقة عاملة» خلال تلك الفترة - من خلال اللجوء إلى سلاح الاضراب؛ فعلى الرغم من ان الاضراب ممنوع، سوف نشهد خمسين توقفاً عن العمل بين عامي ١٨٧٢ و ١٩٠٨. ويرجع منشاً غالبية هذه الاضرابات إلى التأثر الزائد عن الحد في دفع الأجور. والاضرابات التي تقع في المشاريع الأجنبية هي التي تقابل بالقمع الأكثر قسوة: إذ لا يجب ازعاج رأس المال الأجنبي. وفي هذه الشركات الأجنبية، فإن ظهور الوعي الطبقي، الذي مايزال جنانياً، غالباً ما يكون مقترباً بالتنافسات العرقية. وفي حالة شركة سكك حديد الأناضول، على سبيل المثال، ييرز العمال الاتراك في عدة مناسبات عداوتهم للعمال المتخصصين أو للملاحظين اليونانيين والأرمن.

وإذا كان هؤلاء العمال الجدد ما يزالون جد محدودين بحيث لا يمكنهم البروز على المشهد الحضري بشكل حقيقي، فإن الأمر ليس كذلك بالنسبة لظاهرتين اجتماعيةتين آخريتين تعتبر المدينة مسرحاً لهما في أواخر القرن التاسع عشر: صعود البيروقراطية، وتطور بورجوازية بين صفوف الأقليات غير المسلمة في الامبراطورية. فتوسّع جهاز الدولة ونمّو الخدمات البلدية وتزايد المدارس وانشاء شركات كالدين العام أو ادارة التبغ، اللتين تستخدمان العديد من الأفراد، قد زادت عدد المستخدمين والموظفين، وأدت الى تكون طبقة متوسطة، لن تتأخر في ابداء رغبتها في الرفاهية وفي كسب الحريرات.

وفي توازي مع هذه الظاهرة، فإن التوسّع الاقتصادي والثقافي لأوروبا في الامبراطورية يتراافق مع صعود الأقليات غير المسلمة، خاصة اليونانيين والأرمن. وتشكل نهاية القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين بالنسبة لهذه البورجوازية الجديدة عصراً ذهبياً حقيقياً. ونسبة غير المسلمين تعتبر، بالفعل، أكثر قوة في المدن، فهم يمثلون في الواقع الأمر ثلث السكان الحضريين بينما لا يمثلون غير خمس إجمالي سكان الامبراطورية. لكن التجار ورجال الأعمال والمعاهدين يخرجون من بين صفوفهم. وفي أزمير، تتشكل هذه الطبقة الاجتماعية في الربع الأخير من القرن التاسع عشر. وفي حين ان اليونانيين والأرمن قد اكتفوا في السابق بالعمل كوسطاء ووكلاً للشركات التجارية الانجليزية، فإنهم يبدأون في تأسيس بيوتاً لهم التجارية الخاصة وفي الانخراط في عمليات الاستيراد والتصدير. ومنذ عام ١٨٩٣، نجد ٩٧ شركة تجارية تخص يونانيين وأرمن في ازمير، و ٣٤ شركة في أيدين. ولا تتعلق هذه الهيمنة على الانشطة التجارية والاقتصادية إلا بالإقليم الساحلي : ففي وقت واحد يحتكر اليونانيون تجارة صوف آنجلورا ويهيمن الأرمن على تجارة الترانزيت، في انقره. وما كانوا يمثلون ثلث سكان المدينة، فإنهم يهيمنون على كافة الانشطة التجارية.

ومنذ ذلك الحين يعتبر وضع اليونانيين والأرمن سائداً في التجارة الخارجية، وكذلك في الأنشطة المصرفية والصناعية. الحال أن «التعداد» الصناعي الأول للإمبراطورية العثمانية والذي تم الإضطلاع به في ١٩١٣ - ١٩١٥، سوف يؤكد هذا الاتجاه : فنسبة ٥٠٪ من الرساميل المستثمرة في المنشآت الصناعية التي شملها التعداد تخص اليونانيين، ونسبة ٢٠٪ تخص الأرمن، ونسبة ٥٪ تخص اليهود. والحقيقة موزعة بين الأجانب (١٠٪) والاتراك (١٥٪). وبعبارة أخرى، فعشية الحرب العالمية الأولى، يسيطر العثمانيون غير المسلمين على ثلاثة أرباع الرساميل الصناعية.

وهذه المكانة التي يتم احتلالها في الأنشطة الاقتصادية تجد مكانة مناظرة لها في المجال الثقافي: ففي جميع الأحياء، يعتبر عدد المدارس والتلاميذ لدى اليونانيين والأرمن العدد الأعلى، نسبة إلى عددهم بين السكان. وهكذا، في ولاية إزمير، التي تضم ١٠١ مليون مسلم في مقابل ٣٠٠٠٠ مسيحي، كان التلاميذ الذين يتربدون على المدارس الثانوية ٣٥٠٠ و ٧٣٠٠ بحسب الترتيب. ونجد نسباً مماثلة في أنقره وأرضروم وقونيه، الخ. أما فيما يتعلق بالسكان اليهود في الإمبراطورية، فإن التعليم المدرسي هنا أيضاً يعتبر مرتفعاً نسبياً بفضل المدارس التي أنشأها التحالف الإسرائيلي العالمي.

والمشهد الحضري للمدن العثمانية في بداية القرن يحمل بوضوح علامة هذه التطورات الاجتماعية. فتطور البيروقراطية والمركزة الحميدية يستتبع إنشاء بنايات عامة «حديثة» في وسط المدينة: محافظات (حكومة قوناغى) أو بلديات، مستشفيات، مدارس، ثكنات، محطات السكك الحديدية. وتظهر البناءات الأولى من هذا النوع في أنقره في عام ١٨٨٢، وفي إيفيون في عام ١٨٩٦، وفي تشورو في عام ١٩٠٠. وما يثير الانتباه هو التمايز المعماري لهذه البناءات : فمن ادرنة إلى بيروت أو إلى دمشق، نجد أن الأسلوب الكلاسيكي الجديد الواحد هو الذي

يتصدر، والمجلات المchorة في ذلك العصر، كمجلة «معلومات»، مليئة بصور هذه البنىيات، التي يقصد بها أن تكون شاهداً على عصرية ووحدة الامبراطورية.

ويجد تحديث الأطراء الحضري ترجمة له في تحسن التنظيم (رصف الشوارع، الانارة المدينية، شبكات الصرف الصحي) وتنظيم طرق المواصلات. ويجرى شق جادات واسعة، كالاستاسيون جاده سى (جاده محطة السكك الحديدية) في انقره، والتي تفتح المدينة أمام العربات التي تجرها الجياد. ومنذ ذلك الحين، يصبح بالامكان الاقامة على مشارف المدن، حيث تظهر الضواحي السكنية. كما يحمل السكن الحضري علامة هذه التطورات. فإلى جانب البيوت العثمانية التقليدية، تظهر بيوت حديثة متعددة الطوابق. ونحو عام ١٩٠٠، تشير السيرورة، التي بدأت في ستينيات القرن التاسع عشر في ازمير أو في افيون، إلى تباين بالغ الوضوح في السكن. وفي انقره، تبدأ الظاهرة بشكل جد متأخر، اعتباراً من أواخر القرن، وتواصل المدينة الاحتفاظ بجانب كبير من تجانسها. وتظهر حول المدن الكبرى مناطق استجمام تذهب إليها البورجوازية اليونانية والأرمنية وكبار الموظفين العثمانيين خلال الصيف. وتلك هي حالة مدينة كفوتشا (فوسبيه)، حيث يشيد أغنياء أزمير اليونانيون بيوتاً جميلة من الحجر في أواخر القرن. وفي اسطنبول، تنتشر «دور اقامة ثانوية» على ضفاف البوسفور وجزر الأمراء.

## اسطنبول والثقافة العثمانية

لقد قيل من باب المزاح إن الامبراطورية العثمانية تنقسم إلى عالمين: اسطنبول وبقية الامبراطورية. وصحيح تماماً أن العاصمة تشكل في حد ذاتها عالماً على حدة بحكم وضعها وامتدادها الجغرافي وثراء تاريخها ودورها السياسي والثقافي. وفي الوقت نفسه، فإننا نجد فيها اتجاهات التطور الاجتماعي الملحوظة في حالة المدن العثمانية، وإن كان بشكل ضخم ومسرف بما يتناسب مع ابعاد المدينة نفسها.

فقد شهدت اسطنبول نمواً ديموغرافياً سريعاً خلال القرن التاسع عشر، اذ انتقلت من ٣٩١٠٠ نسمة في عام ١٨٤٤ إلى ٨٥٠٠٠ نسمة في عام ١٨٨٦، لتصل الى مليون نسمة نحو عام ١٩٠٠. وهي زيادة لاشك انها ترجع الى النزوح الريفي باكثر مما ترجع الى النمو الطبيعي للسكان، كما انها ترجع، بشكل اكبر، الى ظاهرة الهجرة (يصبح النمو بالغ السرعة بعد عام ١٨٧٦). كما ان تدفق الاجانب قد لعب دوراً. فهم يقدرون بـ ١٣٠٠٠ نسمة في عام ١٨٨٦، اي نسبة ٣.١٥٪ من السكان، وهو رقم يبيّن بالغ الارتفاع، إلا أننا يجب ان ندرج فيه العثمانيين غير المسلمين العديدين الذين حصلوا على حماية السفارات في نفس الوقت الذي حصلوا فيه على جوازات سفر اجنبية. والحال أن احصاء عثمانياً اجري في عام ١٨٨٦ بالنسبة لمدينة اسطنبول يقدم التوزيع العرقي والطائفي التالي: المسلمين، ٤٤٪، اليونانيون، ١٧.٥٪، الأرمن، ١٧.١٪، اليهود، ٥.١٪. ومن ثم، فنحو اواخر القرن، نجد ان السكان العثمانيين للعاصمة موزعون بشكل شبه متساوٍ الى مسلمين وغير مسلمين.

وقد اكتسب الاتساع الجغرافي للعاصمة سرعة جد بالغة في الشطر الثاني من القرن التاسع عشر. وهو لا يتعلق بذلك الجزء من المدينة الواقع الى جنوبى قرن الذهب، ستامبول، والذي لا يتتجاوز الأسوار البيزنطية، بل يتعلق بالضواحي الشمالية، خارج بيرا. ويتم النمو الحضري على محورين : شمال ساحة تقسيم، حيث يجرى تشييد احياء شيشلنى السكنية، وعلى طول البسفور، حول ضاحية بيشيكشاش وعند قصرى دولما باختشى ويلدن السلطانين. وانطلاقاً من الساحل، يبدأ النسيج الحضري في اجتياز الروابى في اتجاه الشمال الغربى للارتباط بالاحياء الجديدة.

وتتسع المدينة، لكن تحديث المواصلات يؤدي في الوقت نفسه الى تقارب احيائها المختلفة. ويتميز الثلث الاخير من القرن التاسع عشر بتوسيع الملاحة بين

ضفتى اليسفور (في عام ١٩٠٩، يُؤدى الخدمة ستة وثلاثون مركباً)، ويظهرور عربات الترام المقطرة، ويتشغل جسر جديد على قرن الذهب في عام ١٨٧٥ وبإنشاء خط سلكي للمترو بين جالاتا وبيرا، دون نسيان تغلغل السكك الحديدية في المدينة مع وصول أكسبريس الشرق في عام ١٨٨٨ وإنشاء محطة سيركيجى الجديدة للسكك الحديدية في السنة التالية. ومظاهر التقدم هذه كلها تسمع باختلاط يومي للسكان دون أن تؤدي مع ذلك إلى صهر لهم في قالب واحد.

على العكس، فوقع الحادثة يميل إلى زيادة التباين بين أحياء إسطنبول، أساساً على جانبي قرن الذهب. فالجزء الشمالي (جالاتا وبيرا) قد استفاد، في عصر التنظيمات، من التحسينات المترتبة على إنشاء بلدية تجريبية (الدائرة السادسة)، تنتعش بوجه خاص على يد الأقليات، وأحرز بشكل ما تقدماً على بقية المدينة فيما يتعلق بالتجهيزات (الإنارة بالغاز، الإمداد بمياه الشرب، شبكة الصرف الصحي)، وبالنزعنة الحضرية (فتح الحدائق وإنشاء خطوط جديدة للتنظيم سهل عليها حريق بيرا الكبير في عام ١٨٧٠) وإنشاء بنايات جديدة كالمستشفيات أو فندق المدينة. وفي مقابل الصور التقليدية لمسجد ستامبول، تقدم باي أوغلو مظهراً أكثر حداًثة وغربياً، ببنياتها الجديدة ومكاتبها وبنوكها ومسارحها وفنادقها ومحالها التجارية. وتبدو المدينة العتيقة أقل دينامية. ويؤدى كل حريق جديد إلى نزوح إلى شمالي قرن الذهب، ويترك في التسريح الحضري ثغرات الاحياء المهجورة والدروب غير الواضحة المعالم.

على أنه لا يجب تصور انتا نجد، إذ ننظر إلى جانبي قرن الذهب، مدينة أوروبية ومسيحية، من جهة، ومدينة تركية ومسلمة، من الجهة الأخرى. فاسطنبول، كما أعيد إلى الأذهان مؤخراً، ليست مدينة كولونيالية، بل هي نتاج تطور معقد.<sup>(٧)</sup> ففى أحياء الشمال (جالاتا، بيرا، طب خانه، الخ)، يمثل العنصر المسلم فى أواخر القرن نسبة ٢١٪ من السكان. ويمكن تفسير وجوده بمشاركته فى حركة الاعمال

الاستثمارية وكذلك بجازبية القصور السلطانية التي ترکز نسبة قوية من المسلمين بين بيشيكشاش وروملي حصارى. وفي المقابل، في الجزء العتيق من المدينة، يمثل المسلمون نسبة ٥٥٪ من السكان ومن ثم فإنهم بعيدون عن أن يشكلوا غالبية ساحقة. إلا أنه صحيح أن الاتجاه الذي يرتسم في أواخر القرن يتميز بنزوح من جانب اليونانيين والأرمن واليهود إلى الأحياء الحديثة. وعلى سبيل المثال، فإن الأثرياء اليونانيين في الفنار، حيث توجد البطريركية، يميلون أكثر إلى الاقامة في المساكن الجديدة في شمال باي أوغلو أو في جزر الأمراء.

ومن ثم فعلى مستوى «المدنية» بشكل خاص يحدث التباين بين جانبي قرن الذهب. فالجانب، القليلون جداً في ستامبول (٥٪ من السكان)، يسكنون في باي أوغلو حيث تكون لهم الصدارة. وتشهد الصفوات الكوزموپوليتية في عهد عبد الحميد «عصرها الجميل». وجبروت البعثات الدبلوماسية المقيمة في وسط المدينة يسمح لها بادارة شئون حياتها في أمن كامل. وتعتبر جادة پيرا الرئيسية (استقلال جاده سى)، المفعمة بالحركة دائمًا، الجادة الرئيسية التي تزدهر فيها الحال التجارية الفاخرة والبارات والملاهي ومحال بيع الحلوى الرائجة. انه عصر المسارح والمطاعم الراقية والأندية. كما تصبح باي أوغلو مكاناً أساسياً للسياحة الدولية كما يشهد على ذلك بناء عدة فنادق كبيرة في ذلك العصر، أشهرها فندق پيرا پالاس. والكلام يدور بالفرنسية في كل مكان. ويجرى تقليد الغرب في عاداته وتسرياته وموضات ازيائه.

وعبر أحياء شمالي قرن الذهب هذه تدخل طبقات ستامبول المتوسطة في اتصال مع الحداثة، وعبر مشور التمييز تنشأ مع الحضارة الغربية علاقة هي في آن واحد علاقة افتتان ورفض. افتتان بالترف والرفاهية وتحرر اساليب السلوك واستقلال المرأة وتتنوع اشكال التسلية ووفرة اماكن اللهو. لكننا نجد في الوقت

نفسه ان الاخلاق التقليدية، التي تتعرض لصدمة عميقة من جراء هذه السلوكيات الاستعراضية، تميل الى التشدد. والرواية التركية، التي تظهر في ذلك العصر، تترجم هذه المشاعر المتناقضة: فهي تستهدف بشكل عام الاتراك المبالغين في الاقتداء بالغرب وذلك بتشهيرها باساليبهم المثيرة للسخرية وبالذيلية التي يبدونها تجاه كل ما يجيء من الغرب، الى درجة تنذر بالتنكر لتقاليدهم.

وبالرغم من الرقابة، فإن الحياة الثقافية في اسطنبول حول عام ١٩٠٠ تظل مفعمة بالحركة، وبالرغم من ارتفاع النبرة الاسلامية السائدة، فإن (الحياة الثقافية) تعتبر مشربة، اكثر من ذى قبل، بمثل الغرب. وتشارك مدن مثل سالونيك وأزمير وبيروت كل بطريقتها في الوثبة الثقافية، لكن اسطنبول هي التي تظل المركز الأنشط على مستوى النشر والفنون والافكار.

وتتقدم الصحافة والنشر بشكل ملحوظ في عصر عبدالحميد. ويمكن قياس مظاهر التقدم هذه بعدد دور النشر - التي تنتقل من ٥٤ في عام ١٨٨٣ إلى ٩٩ في عام ١٩٠٨ - أو ايضاً بعدد الكتب الصادرة : ففي عصر محمود الثاني، يبلغ المتوسط السنوي للكتب المنشورة ١١ عملاً. وينتقل هذا المتوسط الى ٤٣ في عهد عبدالحميد، والى ١١٦ في عهد عبدالعزيز، والى ٢٨٥ في عهد عبدالحميد. وفيما يتعلق بالصحافة، فإنه اذا كانت الصحف اليومية قليلة العدد، فإنها تصل الى عدد نسخ هام قياساً الى العصر: ١٥٠٠ نسخة بالنسبة لصحيفة إقدام، و ١٢٠٠ نسخة بالنسبة لصحيفة صباح. وحتى اذا كان السياق السياسي يحرمنها من كل تقييم نقدي، فإنها تسهم في نشر عادة قراءة صحفية كل يوم بين صفوف الصفوات العثمانية. وبالنسبة للجمهور الواسع، توجد منذ ذلك الحين مجلات مصورة، كمجلة معلومات شبه الرسمية الى حد بعيد والتي تطمح الى لعب دور مجلة «ليللوستراسيون»

وما يميز محتوى كتب وصحف ذلك العصر هو الانفتاح الأوسع على العالم الغربي. ومن ثم فإن الاتجاه الذي اتّخذَ في عصر التنظيمات يجد امتداداً له، بل وربما يكون قد ازداد حدة من جراء ظاهرة الرقابة. فالآباء والكتاب الاجتماعيون والصحفيون، الذين يخشون من الاقتراب من موضوعات السياسة الداخلية، يطورون كما يحلو لهم الموضوعات بعيدة عن السياسة والدولة العثمانية، التي سوف يبحثون عنها على الأغلب في أوروبا وفي أمريكا. ونلحظ على سبيل المثال، في مجال النشر، أن نسبة الكتب المترجمة تزيد بشكل محسوس. فحتى عام ١٨٧٥، كانت نسبة المؤلفات المترجمة من لغة أجنبية إلى التركية ٤٪/٦٪. قياساً إلى مجموع الكتب الصادرة منذ دخال الطباعة. وفي عصر عبدالحميد، تنتقل هذه النسبة إلى ٢٣٪. كما أن نوع الاعمال المترجمة يتغير. ففي زمن التنظيمات، كانت الكتب المترجمة قليلة، لكنها كانت كبرى أعمال الأدب الأوروبية. وبعد عام ١٨٨٠، نجد أن الاعمال المترجمة، عن الفرنسية أساساً، تعتبر في غالبيتها كتبًا شعبية تتتمتع بتوزيع واسع، وروايات إلقاء وقصص مغامرات وكتب خيال علمي. وفي الصحافة المصورة، تكشف صور الغرب للقراء العثمانيين عالم الثورة الصناعية والسكك الحديدية والأعمال الإنسانية الكبرى. وهكذا، وبالرغم من الرقابة، أو ربما بسببيها جزئياً، تواصل الحداثة الغربية شق طريقها إلى الأذهان.

وبوجه عام، تشيخ الرقابة بكلّلها على الحياة الفكرية والفنية في العصر الحمدي. وهكذا فإن المسرح العثماني، بعد أن شهد فترة رائعة في بداية سبعينيات القرن التاسع عشر بدفع من أرمني، هو جلوأجوب، يجد نفسه تحت الرقابة الشديدة بعد عام ١٨٨٤. فلم يعد يجري عرض شيء آخر غير مسرحيات القو狄يل الفرنسية. لكن الدولة لا تملك العمل السلبي وحده. فبعد الحميد يأمر بإنشاء مسرح في يلدز، حيث يجذب الفرق التمثيلية والفرق الموسيقية الغربية ويتم إداء أوبرات إيطالية . وحتى إذا كان ذلك يخص القصر قبل كل شيء، فإن اسطنبول تستفيد أيضاً من مجيء هؤلاء الفنانين الأجانب. ومن جهة أخرى، فإن

مدرسة الفنون الجميلة (صنائع - اى نقيسه مكتبي)، التي انشئت في عام ١٨٨٣ والتي يرأسها رسام وعالم آثار شهير، هو عثمان حمدى، تقدم دروساً في النحت والعمارة والرسم لتلامذة غير مسلمين اساساً. ويعتبر وجود الاقليات والاجانب في الحياة الثقافية احدى السمات المثيرة لذلك العصر. وهكذا ففى مجال المسرح، كانت غالبية مخرجى الفرق ومصممى المشاهد والممثلين من الأرمن. وكان عدد كبير من المعماريين أو من الموسيقيين من الأجانب. ويبقى ان هناك سعياً، فى جميع المجالات، الى استلهام الغرب. ففى مجال الرسم، نجد ان عثمان حمدى، الذى تتلمذ على ايدي چيروم ويولانچيه، يستمد الهامه من الروح «الاستشرافية» للرسامين الأوروبيين المعاصرين. وفي الوقت نفسه يرتسם منذ ذلك العصر رد فعل ضد اتجاه التغريب. وعلى سبيل المثال، فى مجال العمارة، تظهر فى عهد عبدالحميد المحاولات الأولى الرامية الى اعادة مكانة معينة للقيم والمفاهيم التقليدية.

وتحدث الظاهرة نفسها فى الأدب. فالمؤثرات الأوروبية، التى تغلغلت فى ادب عصر التنظيمات، تصل الى اوجهها فى الحركة المسممة بـ «الأدب الجديد» (ادبيات - اى جديدة) التى تحشد، حول مجلة «ثروة - اى فنون» (ثروة الفنون) التى يحركها توفيق فكرت، عدداً معيناً من الشعراء والكتاب. وإذا يستلهمون الرمزية، فإنهم يمارسون الفن للفن ويكتبون بأسلوب مدروس تدخل فيه كثرة من المصطلحات النادرة ذات الأصل العربى أو الفارسى. وفي العصر نفسه، يجرى تطبيق مفهوم آخر تماماً للتغريب من جانب كاتب موسوعى، هو احمد مدحت. فهذا الأخير يسعى الى ان ينقل الى العدد الأكبر من القراء، بشكل ميسور وبلغة بسيطة، العناصر الأساسية للحضارة الأوروبية. وفي وجه نخبوية شعراء «ثروة - اى فنون»، الذين يتهمهم بـ «الانحطاط»، يضع رسالته ككاتب يتولى تبسيط معارف أوروبا للجماهير.

ونحو اواخر القرن التاسع عشر، سوف تتجه مجموعة من العلماء والكتاب الى توجيه الحياة الثقافية فى اتجاه آخر، هو البحث عن ثقافة قومية خاصة بالاتراك. وهذا التيار، يتأثر من جهة، بالبحوث التركية الأوروبية التى تزداد كثافة فى اواخر القرن التاسع عشر خاصة مع فك رموز اقدم آثار اللغة التركية، نقوش اورهون<sup>(٤)</sup>، و ، من جهة اخرى، بهجرة مثقفين مسلمين من روسيا الى اسطنبول، يحملون معهم فكرة الوحدة اللغوية والثقافية للشعوب التركية. ومنذ ذلك الحين تحمل مسألة تنقية وتبسيط اللغة التركية بؤرة المناقشات. والحال ان كاتبا من اصل البانى، هو شمس الدين سامي، وهو صاحب عدة قواميس، يدافع عن لغة بسيطة، قريبة من اللغة التى يتكلم بها الشعب، ومحررة من الاستعارات العديدة من العربية او من الفارسية. الواقع ان تيار «الادب القومى» الذى يولد فى ذلك العصر يجد، بشكل ما، بيته مع الصدور الذى حدث فى عام ١٨٩٧، غداة الانتصار العسكري على اليونان، لديوان «اشعار تركية» (تركتشه شعرلير) لحمد امين. ويعتبر ذلك العام عاما هاما فى تاريخ الأدب التركى: فالكاتب يستخدم لغة بسيطة، قريبة من لغة الشعب، للتعبير عن مشاعر وطنية سامية؛ كما انه يستخدم، بدلاً من العروض العربية، المألف فى الشعر العثمانى العظيم، الوزن المقطفى التركى التقليدى. وهناك نقطة هامة أخرى اخيرة: فهو يشيد فى اشعاره باسم الاتراك (لا العثمانيين): «تركي أنا؛ كريم اسمى، كريم عنصري».

## صعود الأخطار الحركات القومية، المشكلة الأرمنية

نحو اواخر القرن، نشهد عودة لثورة القوميات. ففى الولايات الأرمنية نجد ان اعمال العنف، المتقطنة، تحدث فجأة فى اواخر عام ١٨٩٤ فى اقليم ساسون. وعلى مدار عامين، سوف تتعاقب اعمال التمرد والقمع فى الاناضول الشرقية وفى

اسطنبول، بما يشير الى قوة النزعة القومية الأرمنية. وفي البلقان، تنتقل اللجان الثورية الى الفعل نحو العصر نفسه: فالتنظيم الثوري الداخلي لقونيا (١٨٩٣) سرعان ما يتلوه تنظيم خارجي، دون نسيان انتيكا هيتاريا اليونانية والمنظمات الصربية، التي تطالب كلها بأرض واحدة. وفي جزيرة كريت، التي تتمتع منذ عام ١٨٦٨ بوضعية حكم ذاتي، فإن اللجان الكريتية تعمل في تنسيق مع انتيكا هيتاريا لربط الجزيرة باليونان: وفي مايو ١٨٩٦، تصبح كريت فريسة لتمرد شامل. والحال ان عبدالحميد الذى يمارس السلطة الشخصية وينتهج سياسة المركزية منذ خمس عشرة عاماً، لا يتوصل من ثم الى عرقلة طموحات قوميات الامبراطورية الى الاستقلال والى الحرية.

ومن بين المشكلات الثلاث التي سوف تعاود الظهور نحو عام ١٨٩٥، فإن المشكلة الكريتية وحدها هي التي سوف تسوى بسرعة. ففي بداية عام ١٨٩٧، يجر اندفاع الطموحات في كريت وفي مقدونيا الحكومة اليونانية إلى حرب ضد العثمانيين سرعان ما تتحول إلى كارثة بالنسبة للجيوش اليونانية ((مايو - يونيو ١٨٩٧)). ويشكل ذلك انتصاراً عسكرياً للعثمانيين، يزيد كثيراً من هيبة السلطان ويثبت كفاءة المستشارين العسكريين الألمان، إلا أنه يتذرع تحويله إلى نجاح دبلوماسي، لأن الدول تفرض بالنسبة لكريت حكماً ذاتياً تحت اشراف أوروبا. وحتى إذا كان العلم التركي يبقى بشكل رمزي، فإن الامبراطورية العثمانية تخسر كريت. ويبداً نزوح المسلمين من الجزيرة صوب غربى الاناضول.

أما مقدونيا فإنها سوف تظل عثمانية حتى عام ١٩١٢، لكن ثمن ذلك سوف يكون مصاعب جسيمة! مقدونيا؟ إنها ارض تمتد عبر البلقان من البانيا إلى ثراس، وتضم ثلاثة ولايات: كوسوفو وموناستير وسالونيك. ارض تتجاوز فيها اعراق متعددة: اتراك، البانياون، يونانيون، صربيون، بلغاريون، يهود، غجر، قلاشيون، وتتقابل فيها الاديان، ليس فقط الاسلام والمسيحية، وإنما أيضاً، داخل

الارثوذكسيّة، الاسقفيّة البلغاريّة والبطريركيّة اليونانيّة. ارض لأربع دول، صربيا وبلغاريا واليونان والأمبراطوريّة العثمانيّة، ناهيك عن رومانيا المهمّة بالاقليّة الفلاشية وعن ظهور نزعة قوميّة مقدونيّة صرفة ترفض دعوى جميع الدول المجاورة. وهذا الطرف أو ذاك يتحدث عن حقوق تاريخيّة في ارض واحدة، متذرعاً إما بملكه فيليب الثاني والاكسندر المقدونيّ أو ببلغاريا الكبريّ التي تتحدث عنها معاهدة سان ستيفانو والتي تشمل الجزء الأكبر من الأرض المقدونيّة.

واعتباراً من أواخر القرن التاسع عشر، تصبح مقدونيا مسرح مواجهات دامية بين أعضاء اللجان الثوريّة (كوميتاجي). وتتراوح أساليب الإرهابيين بين ذبح قرى بأكملها وهجمات مثيرة على القطارات، مروراً بعمليات الاختطاف في مقابل فدية، وحرق المساجد أو الكنائس والمسطوه، الخ. وهكذا فإن النزاع سوف يستمر، بهذه الدرجة أو تلك من الكمون، حتى نشوب الحروب البلقانيّة، مع تفجّرات شرسّة أحياناً، كما في ١٩٠٢ - ١٩٠٣، عندما يفجر التنظيم الداخلي تمراداً حقيقياً حول مدينة موناستير. وتبقى السيادة العثمانيّة على الولايات الثلاث قائمة، وإن كان بشكل يتزايد هشاشة، وذلك من جراء تدخل الدول في البلقان، والتي لا تريد المغامرة بالمواجهة. ففي مناسبتين نجد أن النمسا - المجر وروسيا، وهما الدولتان المهتمتان على نحو مباشر بتطور البلقان، تتفاهمان على ابقاء الوضع القائم: مرة أولى في سان بطرسبورغ في عام ١٨٩٧، ومرة ثانية في عام ١٩٠٣ في مورزنج حيث يضع فرانساوا - چوزيف ونيقولا الثاني برنامج اصلاحات بالنسبة لمقدونيا ينص، بين أمور أخرى، على إنشاء جندرمة دولية. وسوف ينجح عبد الحميد في ابقاء مقدونيا تحت السيادة العثمانيّة، ولكن ليس دون تفجّرات للعنف وليس دون تدخل متزايد من جانب الدول الأوروبيّة. على أن تطور الحركة القوميّة الأرمنيّة بوجه خاص هو الذي يبدو في أواخر القرن التاسع عشر شاغلاً مهماً بالنسبة للدولة العثمانيّة.

فمنذ منتصف القرن، تغير المجتمع الأرمني تغيراً عميقاً. فقد شهد يقطة ثقافية تتميز بتطور لشبكة من المدارس الحديثة، وارسال الأرمن الشبان الى اوروبا وتکاثر الكتب والصحف الصادرة بالأرمنية. وقد ادت هذه النهضة الثقافية الى اعتماد دستور، في عام ١٨٦٠، هو اللائحة الأرمنية التي اختزلت السلطات التقليدية للبطريريك لحساب البورجوازية. وتميز المرحلة الثانية بميلاد الحركة القومية الأرمنية في بداية ستينيات القرن التاسع عشر. ففي شرقى الاناضول، يجرى توزيع عرائض بين السكان الأرمن. وتتفجر انتفاضات، محدودة بعد، كما في زيتون في عام ١٨٦٢. وسوف يتواصل هذا الغليان حتى انعقاد البرلمان العثمانى في عام ١٨٧٦ والذي يتبع للنواب الأرمن فرصة عرض ملحوظات جاليتهم في الحصول على الاصلاحات والأمن، الخ.

وهذه العناصر التي ترصدها في بدايات النزعة القومية الأرمنية (تطور المدارس، التجديد الأدبي، التذمر) نجدها في نقطة انطلاق جميع الحركات القومية في الامبراطورية. فأولاً، هناك جغرافية الاستيطان الأرمني في الامبراطورية العثمانية، والتي تجعل السكان الأرمن في الاناضول الشرقية وفي قيليقيا متداخلين بشكل وثيق في النسيج الديموغرافي المسلم. ومن جهة أخرى، ففي الولايات الشرقية الست الأكثر ازدحاماً بالأرمن، نجد أن هؤلاء الآخرين لا يشكلون بحال في اواخر القرن غالبية السكان. فالأرمن والاتراك والاكراد والشراكسة يتباودون في قرى واحدة، وفي مدن واحدة.

وتتجدر الاشارة الى واقع آخر هو أن الأرمن، بشكل أكثر من اية اقلية غير مسلمة أخرى بلاشك، يندمجون في الهيكل السياسي والاداري للدولة. ومنذ الانتفاضة اليونانية، التي ترتب عليها اختزال جانب كبير من النفوذ السياسي ليوناني الامبراطورية، نجد أن الأرمن يحتلون مكانة هامة في الكادر السياسي الملحق بالقصر أو بالباب (العالى). كما انهم عديدون في المؤسسات المحلية التي

اقامها قانون ١٨٦٤ . وهم موجودون في المجالس البلدية والمحاكم ويقدمون خبراء في مجال الشئون المالية، ومترجمين، وفنيين في خدمات الصحة والزراعة. وهكذا فإن مكانتهم تصبح أكبر في الدولة في عين اللحظة التي يصبح فيها وعيهم بهويتهم القومية أكثر حدة.

والسمة الثالثة التي تحدد اصالة المسألة الأرمنية هي نوع الصلات التي يحتفظ بها السكان الأرمن مع الخارج. فهم مرتبطون بوجود دياربازورا أرمنية، في أوروبا، قديمة بالفعل، تتمتع ببؤر رائعة للثقافة القومية، كالبؤرة التي اوجدها الميخيتاريون في البندقية. ومن جهة أخرى، فإن العلاقات مع القوقاز والروابط مع أرمن روسيا تعتبر وثيقة. ومن القوقاز ينتشر الناس والأفكار في الاناضول الشرقية حتى قبل أن تصل إلى إسطنبول. وأخيراً، فإن الجالية الأرمنية قد تفلغلت في صفوفها البعثات التبشيرية تغللاً واسعاً، خاصة البعثات التبشيرية البروتستانتية الأمريكية. وهكذا، فمن طريق افتتاح صفواته على العالم الخارجي، يتميز المجتمع الأرمني، خاصة المجتمع الأرمني في الاناضول الشرقية، عن المجتمع الإسلامي المحيط به.

واعتباراً من عام ١٨٧٨ ، تكتسب المسألة الأرمنية طابعاً دولياً وتجذر الحركة القومية. وخلال المفاوضات على معاهدات الصلح (سان ستيفانو وبرلين)، كان الأرمن قد أرسلوا وفوداً للاعراب عن رغبتهم في الاصلاحات وفي حكم ذاتي على غرار الحكم الذاتي المنوح للبنان في عام ١٨٦٠ . وفي سان ستيفانو، فإن روسيا هي التي كان عليها السهر على تطبيق الاصلاحات في أرمينيا التركية؛ وفي برلين، تقع تلك المسئولية منذ ذلك الحين على كاهل الدول الأوروپية (المادة ٦٦). وفي تلك الثناء، ويوجب اتفاقية قبرص، تعهدت بريطانيا العظمى بالعمل على تطبيق الاصلاحات والدفاع عن الاناضول الشرقية ضد أي هجوم، ومن ثم ضد الخطر الروسي.

ومنذ ذلك الحين، فإن الولايات الأرمنية تصبح عنصراً من عناصر التنافس الانجليزي - الروسي. فعبر السهل الأرمني، تهدد روسيا الهند الانجليزية. وتنزعج بريطانيا العظمى من الاندفاع العسكري الروسي انطلاقاً من القوقاز ومن استخدام روسيا لفكرة حماية الأرمن. وتحت ضغط من رأى اهتمامه على نحو قوى بمصير السكان الأرمن، فإنها تجهد في الضغط على الحكومة العثمانية حتى تضطلع بالاصلاحات التي وعدت بها؛ وسعياً إلى تحقيق هذه الغاية، سوف يجري إرسال مستشارين عسكريين إنجلتراً إلى الاناضول الشرقية في ١٨٧٩ - ١٨٨٠. وخوفاً من أن تكون هذه المعركة من أجل الاصلاحات بالنسبة للإنجليز وسيلة للتواجد في الاناضول الشرقية، فإن الروس يعارضون بشكل شبه منهجي المشاريع البريطانية.

والواقع أن تجذر الحركة القومية الأرمنية بعد عام ١٨٧٨ يرتبط إلى حد بعيد بالتحليل الذي اجراه المثقفون الأرمن للاستقلال البلغاري: فقد تم الحصول على هذا الاستقلال بفضل أوروبا، فعلاً، لكنه تم أساساً بفضل الأساليب العنيفة التي لجأت إليها «الجان» الثورية البلغارية. وهكذا فإن «النموذج البلغاري» يهيمن على تفكير المناضلين الأرمن، خاصة أولئك الذين سوف يتوجهون إلى إنشاء المنظمات الأولى. والواقع أن الأحزاب الثورية الأولى تبدأ في الظهور في أواسط ثمانينيات القرن التاسع عشر: حزب أرميناكان الذي تأسس في قان في عام ١٨٨٥ على أيدي عدد من المربيين، ثم الحزب الكبيران اللذان، خلافاً للحزب الأول، سوف يجرى تأسيسهما على أيدي أرمن من القوقاز ليس لهم مع أرمينيا التركية غير القليل من الروابط: الهينتشاق (الجرس) الذي تأسس في چنیف في عام ١٨٨٧ ، والداشناق (الاتحاد الثوري الأرمني) الذي تأسس في عام ١٨٩٠ في تفليس.

وبالرغم من بعض الخلافات (الهينتشاق على سبيل المثال هو وحده الذي يتحدث عن الاستقلال وينادي باتحاد السكان الأرمن في تركيا وروسيا وإيران)،

فإن الحزبين الكبيرين تجمع بينهما نقاط مشتركة كثيرة: فهذا الحزبان اللذان تأسسا على أيدي مثقفين منفصلين عن الجماهير، يستلهمان الشعبية الروسية ويتبنيان الاشتراكية بشكل سافر. وهم يؤيدان اللجوء إلى الإرهاب والنضالسلح لتحقيق أهدافهما ويريان أن من الواجب تسليح الفلاحين الأرمن لتنظيم الدفاع عن أنفسهم. كما انهم يعتمدان كثيرا على المساعدة التي يمكن للغرب تقديمها لقضيتهم، وسوف يتمثل جانب من نشاطهم في الاستطلاع بدعاية مكتفة لدى الرأي العام والشخصيات السياسية الغربية. وتمثل العالمة الأولى للنشاط الشورى في قيام الهيئات بتنظيم مظاهرة في عام ١٨٩٠ في إسطنبول في حي كوم قابى للتنديد بالمصير البائس للأمن الاناضول الشرقية.

فما الموقف الذي سوف يتتخذه عبدالحميد في وجه صعود النزعة القومية الأرمنية؟ بالنسبة للسلطان، فإن المشكلة الأرمنية، مأخذة برمتها، تعتبر مشكلة أخرى من المشكلات القومية تضاف إلى المشكلات اليونانية والصربيّة والبلغارية. وبعبارة أخرى، فإنها تمثل خطراً جديداً يهدد وحدة أراضي الإمبراطورية ويتيح للدول الأوروبيّة فرصةً جديدة للتدخل. ولذا يلزم، استفادة من التجارب السابقة، سحق البنور الأولى للنزعة القومية لدى الأرمن قبل فوات الأوان. والحال إن المشكلة الأرمنية، عند النظر إليها من الزاوية الإقليمية، هي مشكلة الاناضول بوجه عام، والاناضول الشرقية بوجه أخص. وينظر الأرمن إلى كل تراجع عثماني في البلقان بوصفه عامل تشجيع لهم، بينما ينظر إليه القادة العثمانيون بوصفه سبباً إضافياً لتوطيد سيطرتهم على الاناضول. وبعد عام ١٨٧٨، فإن الاناضول الشرقية تصبح مهددة من الخارج من جانب الروس والإنجليز، ومهددة من الداخل من جانب الأرمن.

وتحاول الدولة العثمانية الرد على هذه التهديدات بما يميزها من معوقات هيكلية: الحالة غير الممتازة للأوضاع المالية، الحالة الرثة للطرق والمواصلات،

الفساد، الخ. وسوف يتميز رد أول بطابع ديموغرافي: وهو يتمثل في استخدام المهاجرين القادمين من روسيا في تعزيز العناصر الإسلامية، خاصة على طول الحدود مع إمبراطورية القياصرة، ويتمثل رد آخر، سياسي- عسكري، في إنشاء وحدات الحميدية في عام 1891، والمنظمة وفق نموذج قوزاق روسيا. وهي وحدات مؤلفة من عناصر تنتهي إلى العشائر الكردية. وفي إسطنبول، تشكل (هذه الوحدات) الحرس الخاص للسلطان، وفي الميدان، في الشرق الأناضولي، تتحمل مسؤولية الحفاظ على النظام، أي، في الواقع، مواجهة الأنشطة الثورية الأرمنية. لكن إنشاء الحميدية يندرج أيضاً في إطار سياسة عبد الحميد الكردية والتي تمثل في السعي إلى تعزيز تضامن المسلمين وتتجنب أي تواطؤ بين الأكراد والأرمن. فمثل هذا التواطؤ من شأنه أن يجعل الدفاع عن الأناضول الشرقي امراً بالغ الصعوبة.

وأياً كان الأمر، فإن هذه الوحدات الجديدة لا تحول دون افتتاح الغليان الثوري على عامين من القلائل وأعمال العنف، في 1894 - 1896. فخلال صيف 1894، يشجع مناضلو حزب الهيتشاق مواطنיהם في مركز ساسون على الانقضاض على الأكراد. والحال أن الحكومة التركية التي ترى أنها أزاء تمرد، تبادر بارسال قوات. ويتخذ القمع طابعاً وحشياً، و تستثير المذابح هياجاً واسعاً في أوروبا وتسهم في نهوض حركة مؤازدة للأرمن. وبعد ذلك بسنة، ينظم الهيتشاق في قلب إسطنبول، أمام الباب العالي، مظاهرة تحول إلى مواجهات دامية مع الشرطة. وخلال عامي 1895 - 1896، يعتبرإقليم زيتون، في الشرق، في حالة ثورة شبه دائمة. وفي أغسطس، يبلغ التوتر ذروته مع الهجوم الجسوس الذي يشنّه حزب الداشناق على مقر البنك العثماني في إسطنبول. فسعياً إلى المساس بالدول الأوروبية في مصالحها ودفعها إلى التحرك تأييداً للأرمن، يحتل عشرون مناضلاً المبنى ويحتفظون بالموظفين كرهائن على مدار يوم كامل. ويؤدي الحادث إلى أعمال انتقامية ضد الجالية الأرمنية في إسطنبول، دون تلبية مطالب الإرهابيين.

والواقع ان اوروبا لا تتدخل، وبالرغم من قوة التيار المؤازر للأرمن، والذى يتصدره جلادستون، فإن الحكومة الانجليزية لا تتمكن من جر الدول الأخرى الى اجراء جماعي، وهي لا تملك امكانات التصرف بمفردها، كما يعترف بذلك ساليسبورى حين يقول انه لا يستطيع ارسال الاسطول البريطانى الى جبل آرارات. أما روسيا، التى تمارس فى اواخر القرن سياسة ترويس، وتضطهد أرمن روسيا، فهى تصبح جد مرتبطة فى الحركة الارمنية التركية التى يحركها ثوريون واشتراكيون، كما تصبح جد مرتبطة فى اية سياسة للإصلاح أو للحكم الذاتى يمكن الاضطلاع بها فى الاناضول الشرقية. وفىما يتعلق بفرنسا، حلية روسيا، والدائنة للامبراطورية العثمانية التى توجد لها فيها مصالح اقتصادية وثقافية ضخمة، فإنها سوف ترى ان من الحكم عدم التدخل.

ونتائج سنوات الاضطرابات والقلائل الدامية هذه مهمة. فالحركة القومية الارمنية تمر بأزمة عميقة. واختيار ايديولوجية اشتراكية، والجوء الى الارهاب والعنف يبعدان عنها البورجوازية الارمنية فى اسطنبول. وقد راهنت (الحركة) على عون اوروبا، ظناً منها أن بوسع اوروبا تحريك الحكومة العثمانية لحسابها. ولاشك ان اسوأ شيء هو ان الحركة القومية الارمنية لم تكن موحدة، إلا خلال فترة قصيرة (١٨٩٠ - ١٨٩١)؛ فالحزيان الكبار يظلان منقسمين لاعتبارات تتعلق بالأشخاص وبالاتباع بأكثر مما تتعلق بالايديولوجية. ومنذ عام ١٨٩٦ يتخلل فصيل من الميتشاق عن الاشتراكية لكي يركز جهوده على التحرر القومى. ويعدل الثوريون الأرمن استراتيجيتهم. فهم يتحالفون مع المعارضة التى تمثلها جماعة تركيا الفتاة فى عام ١٩٠٢ وفي عام ١٩٠٧ لمحاولة اعادة العمل بالدستور.

وفىما يتعلق بعبدالحميد، فإنه قد نجح، ليس دون وحشية، فى اضعاف الحركة القومية الارمنية. وعلى مدار بعض سنوات، لن تنشب بعد قلائل كبرى على الهضبة الارمنية. لكن مواجهات ١٨٩٤ - ١٨٩٦ تختلف جراحًا عميقة. فنحو ١٠٠٠٠

أرمني ينزعون إلى المنفى في اتجاه عبر القوقاز أو أمريكا. ومنذ ذلك الحين تفصل هوة من الريبة والعداوة بين المسيحيين والمسلمين في الشرق الأناضولي. واليكم مثالاً بين أمثلة أخرى: إن أحد الشيوخ الأكراد المسؤولين عن قمع تمرد ساسون سوف يجري استقباله، خلال مروره بديار بكر على طريق الحج إلى مكة، استقبال الإبطال من جانب السكان المسلمين في المدينة.

## ظهور المانيا على المسرح : سكة حديد بغداد

في أكتوبر ١٨٩٨، يقوم غيلوم الثاني، إمبراطور المانيا، بزيارة رسمية إلى الامبراطورية العثمانية. وتلك هي المرة الثانية التي يقوم فيها بزيارة إلى اسطنبول، وهو يظل الرئيس الوحيد لدولة أوروبية الذي يستقبله عبد الحميد. وبعد قضاء عدة أيام في العاصمة، حيث يحتفى السلطان بالإمبراطور وبالإمبراطورة احتفاءً مهيباً، يزوران الأرض المقدسة حيث يؤكد غيلوم صورته كمدافع عن الكاثوليك والبروتستانت في آن واحد. وبعد ذلك ب أسبوع، في دمشق، لاعباً على وتر الجامعة الإسلامية، يكفل لـ «الثلاثمائة مليون مسلم» الذين يحيون في العالم حمايته التامة. وعلاوة على هذه الجوانب السياسية والدينية، فإن الزيارة الامبراطورية قد سبقها مجيئه وقد كثير من رجال الأعمال الألمان إلى اسطنبول برئاسة مدير التويتش بتك، فون سيمينز، الذي حصل من الباب (العالى) على تعاقبات مريحة. وقد تمت الموافقة على قيام الألمان بإنشاء سكة حديد بغداد من حيث المبدأ.

ومن المؤكد أن رحلة غيلوم الثاني تمثل نقطة تحول في العلاقات الألمانية- التركية و ، بشكل أعم، في علاقات الامبراطورية العثمانية مع الدول الأوروبية. فبعد مشاريع تدخلها الفاشلة في المسألة الأرمنية في ١٨٩٥ - ١٨٩٦، تتحول إنجلترا عن الامبراطورية العثمانية؛ فماماها الكثير الذي يجب عليها عمله في أماكن أخرى، في مصر وفي السودان وفي أفريقيا الجنوبية. أما روسيا، فإنها

تهمل المسائل البلقانية لكي توطد وجودها في الشرق الأقصى الذي يقرها منه إنشاء خط سكة حديد سيبيريا . وتبذل الفرصة مؤاتية لألمانيا لكي توسع مصالحها السياسية والاقتصادية في الدولة العثمانية . وهي المانيا تنخرط بحزن ، منذ تقاعده بسمارك ويدفع من غيلوم الثاني ، في السياسة العالمية ، وتبذل في ابراز «وجودها السلمي» في افريقيا وفي امريكا اللاتينية وفي الشرق الأقصى .

والحق ان الوجود الألماني في الامبراطورية العثمانية في أواخر القرن ليس شيئاً جديداً . ففي ثلاثينيات القرن التاسع عشر بالفعل كان ضباط بروسيون يخدمون كمدربين في الجيش العثماني ، وكان من بينهم ثون مولتكه الشهير . ونحو منتصف القرن ، كان اقتصاديون المان ، كروهيرتوس أو روشير ، قد حددوا آسيا الصغرى بوصفها مجال نشاط مثالى بالنسبة للمستثمرين الألمان . وفي ذلك العصر ، كانت جالية المانية صغيرة قد استقرت في فلسطين ، وكان مهندسون وفنانون المان قد جاءوا للمساعدة في تشييد خطوط السكك الحديدية الأولى .

ومنذ السنوات الأولى لعهده ، فإن عبد الحميد ، في بحثه عن بديل للسياسة التقليدية المتمثلة في الاعتماد على انجلترا ، قد فكر في المانيا . وقد جرى تقديم عرض الى بسمارك . وكان هذا الأخير آنذاك حكم أوروبا . فالجيش الألماني يتمتع بهيبة ضخمة منذ سادوا وسيدان . ولا يبدو ان المانيا تكون اطماماً اقليمية في الامبراطورية؛ وهي تبدو بوصفها الشريك المثالى لتطوير الامبراطورية دون تهديد وحدتها ولتنويع المصالح الأوروبية في آسيا الصغرى . على ان بسمارك ييلو جد متحفظ تجاه العروض العثمانية ، ولا تستجيب المانيا على الفور لتوقعات السلطان . إلاّ انه لابد من الاشارة مع ذلك الى ارسال بعثة من الضباط الالمان الى تركيا في عام ١٨٨٢ ، واتفاق مجموعة المانية في عام ١٨٨٩ على انشاء سكك حديدية حتى انقرة وقوتنيه ، وتوقيع معاهدة تجارية المانية - تركية في عام ١٨٩٠ . الواقع ان زيارة غيلوم الثاني في عام ١٨٩٨ سوف تعطي هذه الانشطة دفعة جديدة واتساعاً

جديداً. ومنذ ذلك الحين يعتبر التحالف مع المانيا اداة رئيسية للدبلوماسية ولاستراتيجية تطوير الدولة العثمانية.

ويتجلى نقل المانيا في الامبراطورية العثمانية في عصر عبدالحميد على عدد معين من المستويات: ففي التجارة العثمانية، كانت حصة المانيا بنسبة ٢٪ في عام ١٨٧٨، وسوف تنتقل الى نسبة ١٢٪ بالنسبة للواردات والى نسبة ٧٪ بالنسبة للصادرات في عام ١٩١٤. وفيما يتعلق بتصدير الرساميل، فإن التقدم يعتبر مثيراً. فالمانيا تختص بنسبة ٥٪ من الدين العام العثماني في عام ١٨٨١، وهذه النسبة ترتفع الى ١٥٪ في عام ١٨٩٨ لتصل الى ٢١٪ عشية الحرب العالمية الأولى. وفي العصر نفسه، تمثل حصة الرساميل الالمانية في الاستثمارات الاجنبية نسبة ٢٪. كما تتشاءم المانيا خطوط ملاحة مع الشرق الأدنى، كالخط الشرقي الالماني، وتطور علاقاتها المصرفية، دون نسيان المؤسسات الدينية والثقافية. إلا انه لا يجب المبالغة في تقدير ثقل هذه المصالح في الامبراطورية العثمانية. فعلى المستوى التجارى، تظل المانيا خلف بريطانيا العظمى بمسافة بعيدة، وفيما يتعلق بمستوى الرساميل، تظل خلف فرنسا بمسافة بعيدة. كما انها، في المجال الثقافى، لا تستطيع مراحمة الفنون الفرنسية. إلا انه حتى اذا كان التغلغل الالماني في الاراضى العثمانية غير حاسم، فإنه جد سريع، وقد قلب التوازنات في الشرق الأدنى. وذلك بوجه خاص في قطاعين، الجيش والسكك الحديدية.

وحتى ثمانينيات القرن التاسع عشر، كان الجيش العثماني يأخذ عتاده وأساليبه من بلدان اوروبية مختلفة، بريطانيا العظمى، فرنسا، بروسيا، الخ. وفي عهد عبدالحميد، تميز المانيا غليوم الثاني الى اكتساب نوع من الاحتياط في الجيش العثماني: فهي تكفل بإعداد الضباط الاتراك، وتقدم المدرسين العسكريين، وتسلح الجيش بالأسلحة والذخيرة. بل انها تلهم هيئة الاركان العثمانية باستراتيجيتها، وهي استراتيجية «بروسية»، «قارية»، تشدد على القيمة «الإقليمية».

للامبراطورية العثمانية بأكثر مما تشدد على ابعادها البحرية.<sup>(٩)</sup> ومن جراء ذلك، فإن الجيش البرى العثمانى سوف يكون موضع اهتمام أكثر بكثير من البحرية؛ سفن حربية متراكمة على ارصفة الموانئ؛ ذلك هو المظهر، الكاريكاتورى الى حد ما، الذى سوف يبدو فيه الاسطول نحو اواخر عهد عبدالحميد. وأياً كان الأمر، فإن ما نشهده هو نوع من «المنة» الجيش العثمانى.

ويرجع الدور الرئيسي فى هذا المجال الى بعثة الضباط الالمان التى ارسلت الى تركيا فى عام ١٨٨٢، خاصة عندما يرأسها كولار فون دير جولتن، اعتباراً من عام ١٨٨٥. ويلعب الضباط الالمان دور المدربين العسكريين، ويبثون فى تلامذتهم حساً وطنياً بالغ الحيوية، وبوجه خاص، يحتلون مكانة استراتيجية تمكنتهم من توجيه طلبيات الاسلحة الى الصناعة الالمانية. فالجيش العثمانى يتسلح تدريجياً ببنادق موزر ويمدأفع كروب، وذلك بشكل ممتاز بحيث ان المانيا، فى سوق الاسلحة العثمانية، التى يجد الفرنسيون والانجليز انفسهم مبعدين عنها، تنتهى الى التمتع بمركز احتكارى اعتباراً من عام ١٨٩٩. وسوف تظهر الآثار الأولى لوجود ضباط المان فى الجيش العثمانى خلال حرب ١٨٩٧ ضد اليونان. واعتباراً من اواخر القرن، تتمتع المانيا بتعاطف عظيم داخل الرأى العام العثمانى. فالعثمانيون يتلقون فى ان المانيا، خلافاً للدول الأخرى، تدافع عن وحدة الامبراطورية. وينتشر فى صفوف الشبيبة اعجاب دائم بـ«الفن العسكري الالمانى»، بالعلم الالمانى.

لكن «الشأن» الالمانى الكبير فى عصر عبدالحميد هو سكة حديد بغداد. وكان مشروع ربط اسطنبول بالخليج الفارسى عن طريق خط للسكك الحديدية مشروعًا قديماً بالفعل فرض نفسه على القادة العثمانيين بعد عام ١٨٧٨، فى لحظة أصبحت فيها الامبراطورية «آسيوية» أكثر. وسوف يعد الانجليز والالمان سلسلة من المشاريع المتنافسة، لكن الالمان سوف يسجلون نقاط الفوز الأولى عندما يحصلون فى عام ١٨٨٨ على امتياز انشاء خط سكة حديد ازميت - انقره، ومع تأسيس شركة سكة حديد الأناضول فى السنة التالية.

فكيف جرى النظر من الجانب العثماني الى انشاء مثل هذا الخط؟ بوجه عام، كان عبدالحميد مؤيداً لتطوير وسائل حديثة للمواصلات في الامبراطورية. وانشاء خط للسكك الحديدية يجتاز الاناضول لأول مرة يعتبر مهماً بالدرجة الأولى على المستوى العسكري. وقد اشارت العمليات ضد اليونان في عام 1897 الى دور السكك الحديدية في الاستراتيجية العسكرية؛ فمن المؤكد ان قدرة السلطان على تحريك قواته بسرعة لمواجهة انتفاضة بعيدة ايضاً كانت من بين شواغله الرئيسية. كما انه وسيلة لتدعم سلطته السياسية على الاقاليم التي يجتازها الخط، اي انه اداة لسياسة المركز. وكما قال المارشال فون بييريشتاين، سفيرmania لدى اسطنبول : «باحساسه البالغ القوة بسلطته، يدرك السلطان ان قوته، في امبراطوريته الشاسعة، تتخلص من جراء بعد العاصمة وأنه لا يوجد غير علاج وحيد لذلك، هو جعل الاقاليم البعيدة قريبة من العاصمة عن طريق وسائل المواصلات».

وعلاوة على هذه الاعتبارات العسكرية والسياسية، فإن الاعتبارات الاقتصادية تتحل مكانة كبيرة. وفي حين ان خطوط السكك الحديدية الأولى قد اقتصرت على ربط الموانئ الكبرى بمناطقها الداخلية، على غرار السكك الحديدية الكولونيالية، فإن سكة حديد بغداد من شأنها ان تفتح البلد كله امام التقدم الاقتصادي. وسوف يكون بالامكان، مع توطين المهاجرين على طول الخط، فلاحاً الاقاليم التي يمر بها، ورثى الاقاليم الجافة، وتنمية الحاصلات التصديرية وتشجيع زراعة القمح على الهضبة الاناضولية لإمداد اسطنبول بالحبوب. إلا أن من الحق القول بأنه قد جرى الاعراب بين صفوف الطبقة الحاكمة العثمانية عن شكوك تجاه الأهمية الاقتصادية لمثل هذا المشروع.

وتبقى مسألة التمويل. فاللجوء الى رأس المال الاجنبي هو وحده الممكن. ولكن من الذى سوف يقدم رأس المال الضروري؟ ان عبدالحميد لا يثق في انجلترا التي

يشتبه في أنها ت يريد ربط مصر بالهند، وتسلیم سکة حید ببغداد لها إنما يعني بشكل ما مساعدتها على تحقيق مخططاتها. كما ينزعج السلطان من الأطماء الفرنسية في سوريا ولبنان. ويبدو أن المانيا تقدم الحل الأمثل أكان ذلك على المستوى السياسي أم على المستوى الفنى. وبالنسبة للخطوط حتى انقره وقونيه، فإن الالمان قد أدوا الأعمال بسرعة مثيرة. لكن اختيار المانيا يقابل باشكال من المقاومة، ففي حاشية السلطان، يوجد انصار لإنجلترا مثل محمود باشا داماد أو سعيد باشا، إلا أنه يبدو أن السلطان قد وضع ثقله شخصياً في الميزان لصالح المانيا.

وطالما لم يتجاوز الخط الاناضول، فإن المسألة لا تثير الكثير من المصاعب، وإن كانت روسيا تشعر أنها مهددة في مشاريعها التجارية في الاناضول وفي ايران. وسوف تتعقد الأمور في الأعوام الأخيرة للقرن، عندما تصبح المسألة مسألة مد للخط في اتجاه الخليج الفارسي. وسوف تؤدي الامتيازات المنوحة للألمان في عام ١٨٩٩ وفي عام ١٩٠٢ إلى اثارة مشكلات دبلوماسية عديدة بين الدول بشأن المشاركة المالية ومناطق النفوذ. والمسألة التي تواجه فرنسا وإنجلترا هي معرفة ما إذا كان يجب الاشتراك في مشروع يبدو مربحاً باختزال لونه الألماني أو ، على العكس، الامتناع عن أي تعاون مع رأس المال الألماني الذي ينذر بأن يكون غير كاف، ومن ثم محاولة عرقلة تحقيق المشروع. وسوف يختار الفرنسيون التعاون : فهم يشاركون بنسبة ٣٠٪ في رأس مال شركة سكة حید ببغداد التي تتأسس في عام ١٩٠٣. وقد حصلت الشركة على حق استغلال الغابات والمناجم والمحاجر على طول خط السكة الحديدية، بل وحصلت على حق الاضطلاع بعمليات تنقيب عن الآثار! وكان بالأمكان الحديث عن حق عن «مبر» المانى حقيقي في الامبراطورية العثمانية.<sup>(١٠)</sup>

فهل حققت النتائج توقعات السلطان والقادة العثمانيين؟ في عام ١٩٠٨، من السابق لأوانه دون شك اصدار حكم لأن الاعمال تتقدم ببطء ، كما أنه لا توجد غير

وصلات لا تتميز بارتباط جيد فيما بينها، إلاً أن مهاجرين من البلقان أو من روسيا قد حازوا بالفعل مساحات على طول الخط، وتم كسب أرض جديدة وصار سهل قونيي مروبيا، وتقدمت زراعة القطن في سهل اضنة. لكن الخط يكلف الدولة العثمانية ثمناً باهظاً بحكم الضمان الكيلومترى الذى قدمته للشركة عن كل كيلو متر يجرى تشبيده من الخط والذى تعين عليها ربط عشرة الولايات التى يمر بها للوفاء به. وإذا كان تشيد خط السكة الحديدية واستثماره قد خلقا فرصاً للعمل، فإنها قد أثاراً أيضاً مشكلات اجتماعية وتوترات بين عمال السكك الحديدية الاتراك المسلمين والملحظين اليونانيين والأرمن. ومنذ عام ١٩٠٧، تنشب القلاقل على طول الخط، وتبلغ ذروتها مع اضراب اغسطس ١٩٠٨.

وعلى المستوى الدبلوماسي، فإن عبدالحميد قد سعى، من خلال تعزيز المصالح الألمانية في قلب الإمبراطورية نفسه، إلى تحديد الروس والإنجليز والى الحيلولة دون تمزيق الإمبراطورية. والواقع أن إنشاء سكة حديد بغداد قد أثار تنافسات، لكنه قاد أيضاً إلى تفاهمات بين الدول الإمبريالية. وقد أتاح مجالاً لاقتسام، غير مستقر بعد، لمناطق نفوذ محجزة إلى هذا الحد أو ذاك، وهكذا، فبموجب الاتفاق المسمى باتفاق البحر الأسود، تحصل روسيا على الاعتراف لها وحدها بحق تشيد سكك حديدية في شمال - شرقى الإناضول. أما الفرنسيون، فإنهم يطالبون بنوع من الاحتياط الفعلى للشبكة السورية؛ وبين عامي ١٨٩٢ و ١٩٠٢، يقومون، تدفعهم إلى ذلك المشاريع الألمانية، بمد ٧٠٠ كيلو متراً من خطوط السكك الحديدية. ومن جهة أخرى، فإن التغلغل الألماني في الإمبراطورية العثمانية يعتبر أحد العوامل التي تسهم في تقارب انجلو - روسي يرتسم منذ أواخر عهد عبدالحميد، ويبدو جد خطير بالنسبة لبقاء الإمبراطورية.

### مولد معارضة : جماعة تركيا الفتاة

في شهر فبراير ١٩٠٢ اجتمع في باريس خمسون من المعارضين لسياسة عبدالحميد في مؤتمر للبياليين العثمانيين، ساد عُرُفُ تسميته بـ «المؤتمر الأول

لجماعة تركيا الفتاة». والحال ان هؤلاء الليبراليين، الذين تجمع بينهم كراهية مشتركة للاستبداد الحميدى، ينتمون الى اصول جد متباعدة : فالأتراك والعرب والألبان والكراد والأرمن يتراصون كتفاً لكتف، بما يقدم صورة مصغرة لهيكل الامبراطورية المتعدد الأعراق. ويمثل هذا المؤتمر محاولة اولى لتنظيم وتوحيد جماعات المعارضين الذين افلتوا من سلطة السلطان الشخصية ومن الرقابة ومن القمع ضد الأرمن ولجأوا الى مصر والبلقان وأوروبا. وفي اعلان مشترك، يندد مندوبي المؤتمر بالاستبداد ويدعون الى المساواة بين جميع مواطنى الامبراطورية؛ ويؤكدون أن اهدافهم تتمثل في تأمين الوحدة الاقليمية للامبراطورية واستعادة السلم والنظام الداخلى واعادة العمل بدستور عام ١٨٧٦.

والواقع أن حركة تركيا الفتاة قد ولدت فى عام ١٨٨٩، عام الذكرى المئوية للثورة الفرنسية. ذلك ان عدداً من طلاب مدرسة الطب العسكري في اسطنبول يشكلون جماعة سرية معارضة لنظام عبدالحميد، يسمونها لجنة الاتحاد العثماني وتنظم الجماعة نفسها في خلalia على غرار الكاربوناري أو ربما على غرار العدميين الروس. وبين صفوف اوائل المنتجين إليها يبرز عرب مسيحيون وألبانيون وأكراد وأتراك. وخلال الاجتماعات يجري الحديث عن الثورة الفرنسية وتتلى قصائد نامق كمال ويجرى تحليل الوضع في الامبراطورية. وما كان الطالب المنتدون إلى حركة تركيا الفتاة لا يملكون غير خبرة قليلة، فإنهم يطمحون إلى تطبيق الأفكار التي تعلموها على مقاعد المدرسة. ومن المهم ملاحظة ان الحركة تولد داخل مدرسة الطب العسكري: فالواقع ان الفن العسكري والطبي يمثلان قطاعين من قطاعات الدولة جرى الانضمام فيما باصلاحات تحديث منذ القرن الثامن عشر وكانا، بحكم هذا الواقع، متقدمين على بقية المجتمع في أغلب الاحيان. وهؤلاء الطلاب، الذين سوف يصبحون ضباطاً في المستقبل، تحركهم نزعة وطنية متحمسة تحرق لخدمة انقاذ الامبراطورية؛ ومن حيث انهم سوف يصبحون اطباء في المستقبل، فإنهم قادرون على تشخيص العلل التي تشكو منها وعلى محاولة ايجاد العلاج.

وفي مجلد تاريخ حركة تركيا الفتاة، فإن الضباط والأطباء سوف يلعبون دوراً من الدرجة الأولى.

وبعد بدايات متواضعة، سوف تنتشر اللجنة في الامبراطورية، أولاً بين صفوف طلاب المدارس العليا في العاصمة : الأكاديمية البحرية، مدرسة الطب البيطري، مدرسة الادارة ، الأكاديمية البحرية، الخ، لكنها تجند اعضاء ايضاً من بين صفوف الضباط العاملين بالفعل في الجيش ومن بين صفوف العلماء. والشواهد عديدة على المناخ قبل الثورى الذين يهيمن فى هذه المدارس، حيث تتزايد اعمال العصيان وحيث يهتف الطلاب بملء حريتهم «يحيا الدستور» بدلاً من «يحيا السلطان». ولما كانوا منحدرين غالباً من الطبقات الوسطى في الولايات، فإنهم يشعرون انهم لن يتوصلا الى فرض انفسهم في وجه السلطات القائمة، أياً كانت جدارتهم وبصرف النظر عن نجاحهم في الامتحانات.

كما تنتشر حركة تركيا الفتاة خارج الامبراطورية، بين صفوف المنفيين العديدين الذين اضطروا الى الهرب من الرقابة أو من الإبعاد الى احدى مدن الولايات البعيدة. وهكذا توجد نوى تتشكل في القاهرة وفي رومانيا وفي لندن، ويوجه خاص في باريس وفي جنيف. والواقع انه لا توجد حركة تركية - فتية، بل نوع من السديم الذي يشمل جماعات صغيرة معزولة احدها عن الأخرى ومنظمة الى هذا الحد أو ذاك حول احدى الصحف أو احدى الشخصيات. وفي عام ١٨٩٥، يبدأ مثقفان تركيان - فتيان في البروز كزعيمين للمعارضة في المنفى، احمد رضا (١٨٥٩ - ١٩٣٠) ومراد ميزانچي (١٨٥٣ - ١٩١٢). وكان الأول، وهو تلميذ سابق في ليسيه جالاتا سراي، قد أجرى دراسات في الزراعة في فرنسا قبل ان يصبح مدير التعليم العام في ولاية بورصا. ويسبب الاحتباط العميق الذي انتابه من جراء استحالة تطبيق افكاره، فإنه يرحل للإقامة في فرنسا في عام ١٨٨٩. وإذا يصبح نصيراً متحمساً لذهب اوغلو كونت، فإنه ينتقل الى

المعارضة المعلنة للنظام الحميدى فى عام ١٨٩٥ وينشر فى باريس صحيفة «مشوره»، وهى صحيفة تحمل على رأسها تاريخ التقويم الوضيعى وشعار «النظام والترقى». أما فيما يتعلق بمراد، فإنه ينحدر من القوقاز؛ وقد أجرى جميع دراساته فى روسيا قبل أن ينزع إلى تركيا فى عام ١٨٧٣ حيث صار استاذًا للتاريخ فى مدرسة الادارة (الملكية). وهذا الرئيس لتحرير صحيفة حازت نجاحاً واسعاً، هي صحيفة «ميزان»، يضطر إلى الرحيل فى عام ١٨٩٥ إلى القاهرة حيث يستأنف اصدار «ميزان». وقد تمعن مراد بشعبية واسعة وسط صفوف الأوساط العثمانية فى المنفى. ولما كان قد ركز انتقاداته على حاشية عبدالحميد وأولى مكانة كبرى للقيم الإسلامية، فإنه يظهر بوصفه معارضًا أكثر اعتدالاً من أحمد رضا.

وتتميز سنوات ١٨٩٥ - ١٨٩٧ بتطور سريع لأنشطة جماعة تركيا الفتاة فى داخل الامبراطورية وخارجها. وفي أوروبا، نجد ان الرأى العام، قد المتضاد ضد عبدالحميد بسبب سياسته القمعية ضد الأرمن، يؤيد المعارضة التى تمثلها حركة تركيا الفتاة. وتنجح الأدبيات الثورية المنشورة فى باريس أو فى چنيف، الصحف والكتيبات والكراسات، فى التغلب فى الامبراطورية، بفضل مكاتب البريد الأجنبية خاصة. وفي الامبراطورية نفسها يجرى سراً توزيع أوراق ساخرة تتهم على السلطان أو قصائد، كقصيدة الشاعر الكبير توفيق فكرت التى يتحدث فيها عن «الضباب» الذى يخيم على اسطنبول، رمز الاستبداد الحميدى.

وتبدأ تطورات المعارضة هذه فى ازعاج عبدالحميد. فصورته فى الخارج تهدى بأن تصاب بالتلويث الخطير من جراء الدعاية المنتشرة عبر أوراق حركة تركيا الفتاة. واعتباراً من عام ١٨٩٦، يبذل السلطان قصارى جهده من أجل سد طريق المعارضة من الخارج : فنولاً، تجرى ممارسة ضغوط من جانب السفراء العثمانيين على الحكومات المتهمة بحماية انشطة جماعة تركيا الفتاة (فرنسا، سويسرا، بلجيكا)، ثم يجرى ارسال جواسيس، كرئيس شرطة السلطان السرية، احمد جلال

الدين باشا، الذى يحاول إحداث انقسام بين صفوف المنشقين. لكن الوسيلة الأكثر فعالية تتمثل فى عرض مناصب وهبات على المعارضين: وأولئك الذين يشعرون انهم مستبعدون من المجالات القيادية العثمانية لن يعترضوا على مثل هذه العروض! وتبثت الحسابات جدواها : فعن طريق تحول مثير، يصل الى حد الخيانة، يرجع مراد الى تركيا فى عام 1897، ويعمل كثيرون آخرون فى السفارات، الأمر الذى يلحق بحركة تركيا الفتاة عاراً جسيماً. ومن جهة أخرى، فى اسطنبول، تكتشف الشرطة مؤامرة فى الأكاديمية الحربية. وينزل القمع بالطلاب الضباط المنتسبين الى حركة تركيا الفتاة، ويجرى نفى نحو مائة منهم الى طرابلس الغرب. وهكذا، ففى عام 1897، ينجع السلطان فى اخماد صوت المعارضة. وفي السنة السابقة، كان قد احمد التمردالأرمنى، وفي السنة نفسها، الحقت جيوشه الهزيمة باليونانيين فى شيساليا. وفي عام 1898، سوف تحمل له زيارة غيلوم الثانى ضمانة دولة أوروبية عظمى. وما لا جدال فيه ان الأعوام الأخيرة من القرن تمثل أوج عهد عبد الحميد.

على ان المعارضة لن تتأخر في الانبعاث من جديد. ففي عام 1899، يحصل المنتسبون القلائل الى حركة تركيا الفتاة المثابرون على النصال فى اوروبا على دعم غير متوقع فى شخص صهر عبد الحميد، محمود باشا داماد وابنيه صباح الدين ولطف الله. وبالنسبة للسلطان يعتبر ذلك ضرورة قاسية؛ فذلك يعني ان المعارضة تجند اعضاء لها من داخل القصر نفسه! والواقع ان محمود باشا داماد كان قد دخل في خلاف مع السلطان حول مسألة منح امتياز سكة حديد بغداد لألمانيا؛ فهو يفضل انجلترا، إلا انه لعجزه عن اقناع السلطان يقرر الرحيل الى المنفى مع ابنيه والانضمام الى معسكر المعارضة. وإذا كان لا يشارك شخصياً في انشطة حركة تركيا الفتاة، فإنه يساند الحركة، وخاصة نشر واحدة من اهم صحف المعارضة، وهي صحيفة «عثمانى»، في انجلترا، في لندن أولأ ثم في فوكستون. والحال أن واقع استضافة انجلترا آنذاك للمنتسبين الى حركة تركيا الفتاة ليس دون معنى: فالحكومة الانجليزية، المستاءة من فشلها في مسألة «بغداد»، تبدو فجأة مفعمة بالنوايا الطيبة تجاه خصوم النظام.

وفي باريس، التي تظل برغم كل شيء مركز انشطة حركة تركيا الفتاة، ينعقد مؤتمر ١٩٠٢. الواقع ان المؤتمر الذى انعقد بمبادرة من ابنى محمود باشا داماد من اجل توحيد حركة تركيا الفتاة إنما يكرس انقسامها. فإذا كان جميع المندوبين يتلقون على ضرورة جر الجيش الى تغيير سياسى لا يمكن للدعاية وحدها ان تحطم بتحقيقه، فإنهم يختلفون على مسألة تدخل أوروبا للتوصيل الى اعادة العمل بالدستور. الحال ان اللجوء الى الدول الأوروبية (المقصود بالطبع فرنسا وإنجلترا) هو ما يدعوه المندوبون غير الأتراك، خاصة الأرمن، وصباح الدين وأصدقاؤه، وسوف يعارض احمد رضا وأنصاره ذلك بشراسة، إذ يرون أن ذلك ينطوى على خطر جسيم بالنسبة للامبراطورية، لكنهم، إذ يجرى اختزالهم الى أقلية، سوف يرفضون الإنصياع لرأى الأغلبية. ومنذ ذلك الحين تنقسم حركة تركيا الفتاة الى فصيلين، فصيل صباح الدين وفصيل احمد رضا.

والحال أن الأمير صباح الدين (١٨٧٧ - ١٩٤٨)، المولود في السراي، والمنفي إلى أوروبا في الثانية والعشرين من عمره، ليس على دراية جيدة ب مجريات الأمور الواقعية في تركيا. ويرى صباح الدين، خلافاً لكثيرين من المنتسبين إلى حركة تركيا الفتاة، بسبب تأثيره الشديد في فرنسا بعلم الاجتماع، انه لا يمكن الاكتفاء بانهاء استبداد عبدالحميد، بل يجب البحث عن الأسباب الاجتماعية التي جعلته ممكناً. ولما كان معجباً بلو بلاني، فقد تبنى افكار أحد اتباعه، ادمون ديمولان. فهذا الأخير، في بحثه عن اسباب تفوق الأنجلو- ساكسون، يقابل بين المجتمعات التي تعلى من شأن الفرد، كالمجتمع الانجليزي، والمملكة بشكل خاص لاحراز التقدم، والمجتمعات التي تعلى من شأن الجماعة، والمحكوم عليها بالركود. وهو تمييز يقود صباح الدين إلى رد تخلف المجتمع العثماني إلى جانبه الذي يعلى من شأن الجماعة. ومن ثم فإنه يتوجب بذل جهد انمائى، بفضل التعليم، للمبادرة الخاصة وتدشين اصلاح سياسي يستند إلى الامبراطورية. وهذه الفكرة الأخيرة هي التي عادت على صباح الدين بتعاطفات غير المسلمين، خاصة الأرمن. ولترويج افكاره،

ينسى الأمير، في باريس في عام ١٩٠٦، صحفة، هي صحفة «ترقي»، وجمعية، هي رابطة المبادرة الخاصة واللامركزية.

وفي وجه هذه الليبرالية اللامركزية، يدعو احمد رضا الى فكرة مركبة سلطوية، ولاريابه في أوروبا وفي الأقليات المسيحية في الامبراطورية، فإنه يرى ان النظام اللامركزي من شأنه ان يكون مقدمة لتمزيق الامبراطورية، وأن منح الحكم الذاتي للقوميات يساوى خيانة حقيقة. ولما كانت تهيمن عليه فكرتان، اعادة العمل بالدستور والحفاظ على الوحدة الاقليمية للامبراطورية، فإنه يرى أيضاً ان العنصر التركي هو العنصر الذي يجب الاستناد اليه لضمان بقاء الدولة وتحقيق الرقى لها.

وتتمثل احدى المشكلات الاساسية التي تواجه المنتدين الى حركة تركيا الفتاة في الانتقال الى الفعل: إذ كيف يمكن لحفنة من المنفيين الذين لا يتمتعون إلا بامكانيات مادية قليلة والبعيدین عن تركيا تغيير النظام واعادة العمل بالدستور؟ اللجوء الى اوروبا؟ لقد رأينا ان هذه الدعوة لا تتمتع بالجماع بين صفوف المعارضين. العنف والارهاب؟ حول هذه النقطة ايضاً، لم يكونوا على اتفاق. وقد مال صباح الدين في احدى اللحظات الى هذا الحل، لكن المحاولة التي اشرف عليها في عام ١٩٠٣، بدعم من بريطانيا العظمى الى هذا الحد أو ذاك، تنتهي فجأة. أما احمد رضا، الأكثر ميلاً الى السبيل الشرعية، فإنه يرفض الاتجاه الى اساليب العدميين الروس. ويبقى الجيش. وحول هذه النقطة، يسود الاتفاق بين المنتدين الى حركة تركيا الفتاة: فمن الضروري كسبه الى صف القضية الثورية. وفي عام ١٩٠٦، يصدر احمد رضا في القاهرة كتاباً عن هذا الموضوع، تحت عنوان : «الواجب والمسؤولية: الجندي». وهو يفسر فيه الدور الذي يتتعين على الجيش لعبه في الدفاع عن الامبراطورية العثمانية وفي تقدمها. فقد تغير هذا الدور، وانتقل من الفتح الى الدفاع عن البلاد، من الغزو الى الوطنية. ولما كان

الضباط هم أكثر عناصر الأمة تأهيلًا ووطنية، فإنه يتبعن عليهم توجيه الحياة السياسية للبلاد. وبوجه خاص، في وجه الاستبداد الحميدي الذي يقود الإمبراطورية إلى ضياعها، يدعو أحمد رضا النخبة العسكرية إلى تولي واجبها الثوري. وفي إصداره لهذا الكتب، يترجم أحمد رضا ظاهرة كانت بسبيلها إلى التحقق : حلول الضباط الأتراك محل حركة تركيا الفتاة التي تمارس المعارضة في المنفى.

## نحو الثورة

اعتباراً من ١٩٠٥ - ١٩٠٦ ، يبدو تاريخ الإمبراطورية العثمانية متسللاً فجأة. وتتجدد سلسلة من الأحداث الخارجية صدى عميقاً في تركيا. وبإدراك ذلك بداء، فإن انتصار اليابان العسكري، في عام ١٩٠٥، على إمبراطورية القياصرة هو الذي يستثير، كما في كل آسيا، فرحة غامرة في صفوف جميع فئات السكان العثمانيين: فقد تعرض العدو التقليدي للهوان والهزيمة ونجحت أمة آسيوية في كبح جماح دولة أوروبية. وللبيتون والوطنيون العثمانيون يجدون سبباً آخر للفرح : فالانتصار يعود إلى دولة دستورية، اليابان، في حين أن الهزيمة قد زعزعت الاتوقراطية الروسية زعزعة شديدة بحيث أنها تضطر إلى التنازل وتقديم دستور وعقد برلمان، هو مجلس الدوما. وفي السنة التالية، يقدم إنشاء نظام حكم دستوري في إيران بشكل ما برهاناً إضافياً على أن أيام النظم الاستبدادية قد أصبحت منذ ذلك الحين معدودة وأن حركة تركيا الفتاة تعمل تماماً في الاتجاه الذي يتحرك فيه التاريخ.

وفي الوقت نفسه، فإن الوضع الداخلي يزداد احتداماً. ففي عام ١٩٠٥، يحاول قدائى أرمنى اغتيال السلطان. ويتجدد التمرد في الاناضول الشرقية. وبوجه خاص، فإن المشكلة المقدونية تصبح في مأزق بشكل أكثر احتداماً من ذي

قبل، ومنذ احداث ١٩٠٢ - ١٩٠٣ الدامية، تشدد الدول الاوروبية ضغطها على الحكومة العثمانية. وفي عام ١٩٠٤، يجرى ارسال جندرمة دولية الى مقدونيا، تتتألف من روس وناساويين وفرنسيين وابطاليين وإنجلز. وهي مكلفة بالحفاظ على النظام الى جانب الجيش العثماني. وبشكل متزايد، تتبع احداث مقدونيا للدول الاوروبية فرصة ممارسة سياسة البارج. ففي عام ١٩٠٣، ترسل روسيا عدداً من السفن الحربية للاحتجاج على اغتيال اثنين من قناصلها؛ وفي السنة نفسها، يقوم النساويون والابطاليون بظاهرة بحرية في خليج سالونيک. وفي عام ١٩٠٥، تقترح الدول الخمس (تمتنع المانيا عن الاشتراك في هذه التحركات المشتركة) نظاماً للرقابة المالية على الولايات المقدونية من خلال البنك العثماني وفروعه. وأمام رفض السلطان الانصياع لقرارات اللجنة الدولية للشئون المالية، يجري احتلال الجمارك ومكاتب البريد في جزر ميتيلين وليمнос، ويضطر السلطان الى التراجع.

والحال أن عجز الحكومة العثمانية عن حل المشكلة المقدونية وعن صد الدول الاوروبية قد قوبل بالاستياء بوجه خاص من جانب الضباط الاتراك المكلفين بقمع القلاقل في البلقان. وبالنسبة لهم، فإن انتفاضة ١٩٠٣ تشكل نقطة تحول. فهو لاء الشبان الذين تخرجوا من الأكاديمية الحربية، حيث كانوا بوجه عام على اتصال بالأفكار الليبرالية، قد وجدوا أنفسهم في مقدونيا يحاربون حركات قومية لحساب طاغية. وهكذا، وبالنسبة للكثيرين، سوف تكون مقدونيا نوعاً من مختبر للفكرة القومية. ومن جهة أخرى، قياساً إلى الجندرمة الدولية، فإنهم لا يمكنهم إلا ان يرصدوا هزال امكاناتهم. والضباط يحصلون على رواتب بايضة، غالباً ما يتاخر تسليمها تأثراً كثيراً، من جانب خزانة لا يمكنها أن تدفع غير رواتب ستة أشهر في السنة. لكن السخط في الجيش يمتد كثيراً إلى ما وراء مقدونيا. وهكذا، ففي دمشق، تؤسس جماعة من الضباط الشبان في عام ١٩٠٦ جمعية سرية، هي لجنة الوطن والحرية. ومن بين صفوفهم نجد أن ملزماً شاباً غير معروف بعد، هو مصطفى كمال، الحديث التخرج من الأكاديمية الحربية، سوف يتجه إلى انشاء صلات مع اوساط المعارضين في مدينة سالونيک التي جاء هو نفسه منها.

والواقع أن سالونيك تتيح مجالاً ملائماً لنشر الأفكار الثورية. فقد أصبحت عاصمة مقدونيا أحدى أحدث مدن الامبراطورية، فهى ميناء ضخم مفتوح على أوروبا، توجد فيه بورجوازية تجارية ثرية وقطاع ثالث جد متطور بالفعل. ولما كانت سالونيك مدينة تتميز بتتنوع عرقى واسع حيث يهيمن العنصر اليهودى، الذى يمثل نسبة ٤٠٪ من السكان، فإنها تصبح ساحة منافسة مدرسية جد حيوية بين الجماعات المختلفة. ويحتل اليهود القمة بفضل مدارس التحالف الإسرائيلي العالمى، لكن التعليم المدرسى قوى أيضاً لدى اليونانيين والبلغاريين والأتراك. وقد أسهم التوسع الاقتصادي للمدينة فى الشطر الثاني من القرن التاسع عشر فى حدوث تمييز بين صفوف الجماعة المسلمة حيث يهيمن التجاور والبيروقراطيون.

وفي هذا السياق تتأسس فى أغسطس ١٩٠٦ اللجنة العثمانية للحرية. وهى تضم فى البداية عشرة أعضاء، ييرز بينهم المناضلون الذين سوف يلعبون دوراً هاماً فى حركة تركيا الفتاة بعد عام ١٩٠٨، مثل طلعت، الذى كان يعمل آنذاك فى إدارة مكاتب بريد سالونيك. والحال أن اللجنة المنظمة فى خلايا سوف تباشر جهداً تجنيداً سرياً فى المجتمع المقدونى. ويتألف المناضلون من ضباط أو من موظفين، شبان فى غالبيتهم، تخرجوا غالباً من المدارس العليا، ويتمسكون بأفكار الحرية والترقى. وقياساً إلى النواة الأولى لحركة تركيا الفتاة لعام ١٨٨٩، فإن الاختلافات تعتبر هامة : فمناضلو مقدونيا ليسوا بعد طلاباً بل رجال ميدان عملى. والعنصر التركى سائد بينهم إلى حد بعيد منذ ذلك الحين. والجماعة أكثر تجانساً من الناحية الاجتماعية : فليس فيها بعد باشاوات فى قطيعة مع القصر، بل أعضاء من الطبقة المتوسطة المسلمة متحرقون إلى تحديث الامبراطورية. وكلهم يعارضون بشراسة تدخل أوروبا. ويشكل أكثر من كونهم ليبراليين، فإنهما وطنيون عازمون على إنقاذ الامبراطورية.

ويتميز تطور اللجنة فى الوسط المقدونى بالسرعة الشديدة. وذلك أولاً من خلال الضباط الذين يشكلون خلايا فى مدن الحاميات كموناستير وسكونتارى وسيربيس.

كما يبدو أن بعض الطرق الشعبية ، كالبكتاشية والميلاميه قد لعبت دوراً في نشر الأفكار الثورية بقدر ما ان تكاياها كانت اماكن اجتماع للمثقفين الشبان. لكن المحافل الماسونية في سالونيک هي الفتاة الأكثر فعالية لترويج ايديولوجية حركة تركيا الفتاة. وكان بعض اعضاء اللجنة انفسهم منتمين إلى الماسونية، كطلعت او مدحت شُكرو. وكان هناك تداخل أفكارٍ معين بين مناضلي حركة تركيا الفتاة والماسونيين، خاصة النزعة الليبرالية وكراه الاستبداد. والحال أن المحافل الأجنبية بوجه خاص، والتي تتمتع بحماية الامتيازات إلى هذا الحد أو ذاك، تتيح شبكة مأمونة لأعضاء اللجنة الذين يمكنهم العمل هناك في مأمن. وهكذا يمكن الحديث عن تأثير الماسونية على حركة تركيا الفتاة، دون شك، وإن كان يمكن الحديث بشكل أكبر عن استخدام المحافل من جانب المنتسبين إلى حركة تركيا الفتاة للتغلغل في الوسط السالونيكي. ولابد من أن نضيف أن اللجنة، عبر المحافل ذات الانتماء الفرنسي، كانت على اتصال بالبورجوازية اليهودية، التي تقاسم مع المنتسبين إلى حركة تركيا الفتاة الرغبة فيبقاء مقدونيا داخل الامبراطورية، لأن مقدونيا تشكل منفذ أنشطتها الاقتصادية في سالونيک. وبفضل جميع هذه القنوات، تنمو اللجنة بسرعة بالغة . وفي غضون عامين، سوف تضم نحو ١٥٠٠ من الأنصار.

وفي عام ١٩٠٧، تجري اتصالات بين لجنة الاتحاد والترقي التي يقودها في باريس أحمد رضا ولجنة سالونيک. وفي شهر سبتمبر، تقرر المنظمتان الانصهار في منظمة واحدة. والواقع ان لجنة سالونيک (التي اتخذت اسم «الاتحاد والترقي») هي التي تهيمن منذ ذلك الحين على حركة تركيا الفتاة، التي ينتقل بذلك مركزها من العاصمة الأوروبيّة إلى سالونيک. ومن جهة أخرى، ففي السنة نفسها، يجمع مؤتمر ثان لحركة تركيا الفتاة في باريس جماعة احمد رضا وجماعة صباح الدين، إلى جانب مناضلي حزب الداشناق الأرمن. وبشكل متزايد تتراكم فكرة انقلاب عسكري.

وفي كافة ارجاء الامبراطورية، يتدهور الوضع الاقتصادي والاجتماعي بسرعة. وتنشب تمردات في شرقى الأناضول. وفي عام ١٩٠٦ بالفعل، كانت مدينة ارضروم مسرح تمرد حقيقي شاركت فيه البورجوازية الصغيرة المحلية والضباط والموظرون. ويطلب المتمردون الغاء الضرائب الجديدة وحل الوحدات الحميدية وإعادة العمل بالدستور. وعلى مدار عدة اسابيع، تظل المدينة في ايدي المتمردين، إذ يرفض الجيش الذي ارسل لمحاربتهم التحرك. وينتهي التمرد في ١٩٠٧، لكن انتفاضات محدودة أخرى تتشب في السنة نفسها في أناضول شرقية تأثرت، عبر القوقاز، بالثورة الروسية لعام ١٩٠٥. ويثبت هذا التمرد في جميع الاحوال ان السياسة «الاسلامية» التي حاول عبدالحميد اتباعها في المنطقة قد منيت بالفشل.

وشتاء ١٩٠٦ - ١٩٠٧ جد قاس، والاسعار ترتفع، وتشح اخشاب التدفئة والفح، والمحاصيل الزراعية هزيلة. وتتوالى الازمة الاقتصادية خلال شتاء ١٩٠٧ - ١٩٠٨. وحسب صحفية «مونيتور اوتوما» في ٣ فبراير، فإن اسعار المنتجات الغذائية قد وصلت «إلى مستوى لا يتحمل». وفي يونيو، في سيواس، تختشد نساء القرى المجاورة للمطالبة بالخبز، ويتحول الاحتشاد إلى تمرد. وأسوأ شيء بالنسبة للحكومة هو امتداد السخط إلى التكناط. ففي جميع ارجاء الامبراطورية تقريباً، يتمدد الجنوب بسبب التأخر في دفع رواتبهم. وتتشب ٤ تمردات في عام ١٩٠٦ و ١٣ تمرداً في عام ١٩٠٧ و ٢٨ تمرداً في الأشهر الستة الأولى من عام ١٩٠٨. وهذه المصاعب الاقتصادية والاجتماعية تفسر جزئياً السبب في انفصال الجماهير عن نظام كان شعبياً في بداياته؛ كما تفسر السبب في انه لن يجد من يدافع عنه.

والتطورات الدبلوماسية الأخيرة تضيف المزيد إلى الهموم العامة. فالتقرب الانجلو - روسي، الذي ارتسمت معالمه الأولى في عام ١٩٠٧ بشأن فارس والتبيت وأفغانستان، يتخذ شكلاً محدداً عندما يلتقي نيقولا الثاني وادوارد السابع في

ريفال في يونيو ١٩٠٨. وتجري محادثاتهما سراً، لكن الرأي العام يتخوف من احتمال تمزيق الامبراطورية. وتصب الدعاية الألمانية والنساوية الزيت على النار عندما تذكر أن ما دار الحديث بشأنه بين العاهلين بالفعل هو تقسيم (الامبراطورية). ويجد المنتمون إلى جماعة تركيا الفتاة أنفسهم وقد أصبح ظهرهم إلى الحائط. ويصبح من الملحوظ الانتقال إلى الفعل، من أجل إعادة العمل بالدستور، بالتأكيد، ولكن بوجه خاص من أجل الحيلولة دون تمزيق الدولة. ويرى نيانى بك، أحد أبطال ثورة تركيا الفتاة، في مذكراته، أنه عندما سمع بخبر لقاء ريفال، لم يستطع النوم لمدة ثلاثة أيام وثلاث ليال، فإلى هذا الحد استبد به القلق على مصير بلاده. وفي ٣ يوليو، يصعد إلى الجبال مع أنصاره. إن ثورة تركيا الفتاة تتحرك.

## **حواشن الفصل الثالث عشر**

١- ١٢٩٣، في التقويم المسمى بـ "المالية" المستخدم في الإمبراطورية العثمانية منذ أواخر القرن الثامن عشر، وهو يوافق عام ١٨٧٧.

- 2- Niyazi BERKES, *The Development of Secularism in Turkey*,Montreal,1964,P.253.
- 3- Keith M.Wilson, "CONSTANTINOPLE OR Cario: Lord Salisbury and the Partition of the Ottoman Empire,1886-1897",dans,K.M.WILSON,*Imperialism and Nationalism in the Middle,East,The Anglo-Egyptian Experience*,Londres,1983,pp.26-55.

٤- التعبير لـأببير اورتايلى: القرن الأطول للأمبراطورية

Ilber ORTAYLI, *Imparatorlugun En uzun Yuzyili*, Istanbul,1983.

٥- نقلً عن:

Feroze abdallah KHAN YASAMEE, *The ottoman Empire and the European Great powers,1884-1887*,these dactyl.,Londres,1984.

٦- المؤلفات الأحدث حول الديموغرافية العثمانية هي:

Justin MacCARTHY, *Muslims and Minorities, the Population of Ottoman Anatolia and the End of the Empire*, New York,1983,et Kemal H.KARPAT, *Ottoman Population,1830,1914, Demographic and Social Characteristics*, Madison,1985.

7- Zeyneb CELIK, *The Remaking of Istanbul, Portrait of an Ottoman City in the Nineteenth Century*, Seattle et Londres,1986, p.160.

٨- نقش اورهون: نقش نقشت في القرن الثامن على مسلات وادى اورخون، في جنوب بحيرة بايكال، فك رموزها تومسين ورادلوف في أواخر القرن التاسع عشر.

٩- البير اورتايلى،**النفوذ الألمانى فى الإمبراطورية العثمانية فى عصر عبد الحميد الثاني.**

Ilber ORTAYLI, Ikinic Abdulhamit Doneminde Osmanli,Imparatorlugunda Alman Nufuzu, Ankara 1981, pp.57-72.

10- Ilber Ortayli,op.cit., pp.73-103.



## الفصل الرابع عشر

### موت أمير اسطورية

(١٩٢٣ - ١٩٠٨)

بقلم : يول دومون وفرانسوا جورجيو<sup>(١)</sup>

الآمال وخيبات الآمل (١٩١٣ - ١٩٠٨)

### الثورة والردة

منذ صعود نيازي بك الى شعاب الجبال مع أنصاره، لم يكف الانضطراب عن التزايد في مقدونيا. فقد هذا ضباط شبان آخرون من الجيش الثالث حنوه، كالبكتاشى انور، الملحق ببهية الأركان التي يرأسها حلمى باشا. ويؤدى تكاثر أعمال التمرد هذه الى دفع لجنة الاتحاد والترقى الى تزعم حركة العصيان. واز يتتابع عبدالحميد هذه التطورات من خلال شبكته التجسسية فإنه يحرك شرطته السرية ويرسل لجان استقصاء، لكن لجنة الاتحاد والترقى تكشف علماً ويتخلص منهم بسرعة.

وفي مستهل شهر يوليو ١٩٠٨، مع تزايد الاغتيالات ضد علماء القصر، يقرر عبدالحميد ارسال الجيش لاخماد ما أصبح انتفاضة بشكل متزايد الواضح : فنحو منتصف الشهر، سوف يجرى ارسال ١٨٠٠ جندياً من الاناضول الى مقدونيا. لكنهم، بدلاً من محاربة التمرد، ينضمون اليه. ويعتبر ذلك نقطة تحول في

الثورة: فحتى ذلك الحين، كان تمرد الضباط المتمردين إلى حركة تركيا الفتاة حدثاً شبيه عادى في مقدونيا خاضعة منذ سنوات طويلة للجماعات الثائرة. ويدل انضمام الجنود الاناضوليين إلى التمرد على أن زمام الموقف يفلت منذ ذلك الحين بالكامل من أيدي القصر. وبين ٢٠ و ٢٣ يوليو، نجد أن عدداً من التمردات التي يتوجه إليها الضباط والعناصر المدنية من السكان المسلمين والتي تنظمها لجنة الاتحاد والترقي سوف تتشعب في موناستير وسيربيس وأوسكوب وفيروزويك. وينهمر على يلدز سيل من البرقيات المطالبة باعادة العمل بالدستور، بينما يهدد الجيش بالزحف على اسطنبول إذا لم يرضخ السلطان. وفضلاً عن ذلك، ففي ٢٣ يوليو، يتم اعلان الدستور بشكل عفو في موناستير وفي عدة مدن أخرى من مقدونيا.

وكانت اللجنة قد خططت للتحرك في سالونيك، عاصمة مقدونيا، في ٢٧ يوليو، لكن عبدالحميد يفاجئها. فالحال أن هذه الآخرين، الذي لا يحوز بعد أية وسيلة لمواجهة التمرد، يقرر التفاهم معهم. ففي ٢٢ يوليو، يعين سعيد باشا صدرأً أعظم، وفي صباح اليوم التالي، يصدر إرادة سلطانية تعيد العمل بدستور ١٨٧٦ في الامبراطورية؛ كما يعلن اجراء انتخابات في موعد قريباً وعقد البرلمان، وهو برلمان لم يجتمع منذ ثلاثين عاماً.

وفي ٢٤ يوليو، تعلم اسطنبول والمدن الكبرى للامبراطورية في فرحة جماعية غامرة أن الاستبداد الحميدي قد انتهى. وفي الشوارع، نشهد مشاهدة مؤثرة؛ فالناس المنتمون إلى جميع الجماعات، الأرمن والميونانيون والبلغاريون والاتراك والألبانيون، يتبادلون التهنئة ويتغافلون. وفي الأماكن التي لا تشهد حماساً، كما في بعض المدن العربية، يجتهد ممثلو اللجنة في اثاره مظاهر الفرحة. وتبدو جميع الآمال ممكناً. وسوف يعلن انور «لقد عالجنا الرجل المريض». ويبزغ فجر جديد مع اعادة العمل بالدستور.

وهكذا، بدون معركة تقربياً، يشهد المنتمون إلى حركة تركيا الفتاة تحقق ما كان فكرة ثابتة لديهم منذ نحو عشرين عاماً: أن تصبح الدولة العثمانية من جديد

دولة دستورية. وتفاجئهم سرعة انتصارهم، الذى تم الوصول اليه دون خوض معركة، دون اللجوء الى العنف، تحت مجرد التهديد بالتدخل، والسهولة التى رضخ بها عبدالحميد لطلبهم. الحال أن الأكثر محافظة بين صفوفهم يرون انه مع تحقيق الجانب الرئيسي من البرنامج فإن على اللجنة أن تحل نفسها. لكن الغالبية تختارمواصلة العمل السياسي.

فما الذى سوف يفعله المنتمون الى حركة تركيا الفتاة بانتصارهم المفاجىء؟ إن السلطان، لأنه اعاد الدستور، يشهد استعادة لشعبيته، وليس بالامكان عزله. ومن جهة اخرى، فإن الثوار لا يضمون فى صفوفهم أية شخصية سياسية ذات خبرة. فلما كانوا منحدرين فى غالبيتهم من صرف البروجوازية الصغيرة، بورجوارية المحامين والصحفيين والموظفين وصفار الضباط، المتخرجين غالباً من مدارس عليا دون أن يكونوا قد تعلموا مع ذلك فن الحكم، فإنهم لم تكن امامهم قط فرصة للاحتكاك بعالم الحياة السياسية. وأخيراً، فإنه اذا كانت لجنة الاتحاد والترقي تتمتع بانفراس جيد فى مقدونيا، فإنها لم يتسر لها مد شبكتها الى الأناضول، وكانت تعوزها منظمة راسخة فى اسطنبول حيث كان قادة الحركة شبه مجهولين. ومن المستحيل فى هذه الظروف المطالبة بحكم دولة جد واسعة وجداً معقدة كامبراطورية العثمانية. الحال ان المنتمن الى حركة تركية الفتاة، وهم انقلابيون ترهبهم السلطة، كان محظوماً عليهم بأن يبقوا، مؤقتاً على الأقل، على هامش المؤسسات.

ومن ثم فلاغرابة فى اننا نجد فى المناصب القيادية للدولة بعد يوليو ١٩٠٨ نفس القيادات السياسية. فعلاوة على السلطان الذى يبقى على عرشه وإن كان بسلطات مختزلة، نجد ان جميع من يتولون منصب الصدر الاعظم هم من رجال النظام القديم. سعيد باشا، ثم العجوز كامل الذى يستأنف الخدمة فى اغسطس واحد توفيق باشا، الخ. كما ان الادارة تبقى هي ايضاً فى ايدي بيروقراطيى النظام القديم العثمانيين. وإن يتم احلال سياسى وادارى إلاً بشكل تدريجي.

فهل يمكن للمرء أننذ الحديث عن «ثورة تركيا الفتاة»؟ الواقع ان ما حدث هو بالأحرى انقلاب قاده وحقق له النجاح الضباط ولجنة الاتحاد والترقي في مقدونيا، دون نقل حقيقي للسلطة. وبشكل اكبر من أن يكون ثورة، فإنه عودة - هي عودة نص قديم بالفعل يزيد عمره عن ثلاثين سنة - حقها رجال لا يملكون في الواقع برنامجاً في المجال الاجتماعي. إلا أنه كما ان الثورة الفرنسية لا تختلل في اجتياح الباستيل، فإن الثورة التركية ايضاً ليست متضمنة كلها في ٢٤ يوليو. فالواقع ان انقلاب حركة تركيا الفتاة قد فتح السبيل امام سلسلة من التغيرات العميقه التي سوف تنتشر على اكثر من عشر سنوات.

وفي اللحظة نفسها، فإن التغيرات كانت بالفعل ذات اهمية. فالمقربون من السلطان جد المتورطين في الاستبداد، كعزن باشا او ابو الهدى، يهربون أو يجري حبسهم، ويتشتت شمال «بطانة» يلدز. ويجرى حل الشرطة السرية وازالة شبكة الجواسيس. ويتم منح عفو عام في ٢٧ يوليو، يستفيد منه، خلافاً لضحايا التعسف ولضحايا الجورنالچية، الف من السجناء المتهكين للقانون العادى. ويرجع المنفيون السياسيون بالمائات، حيث يتم استقبالهم احياناً بتظاهرات حماس ضخمة، كصباح الدين. وإن تخلص الصحف من الرقابة، فإنها تتزايد، ويدخل الرأى العام الحياة السياسية للبلاد. وبوجه عام، فإن المناخ يعتبر ثوريأً.

إلا انه ترقباً للانتخابات ولانعقاد البرلمان المتوقع في الخريف، فإن المشكلة المثاره هي معرفة من الذى سوف يحكم. لقد أصاب الضعف القصر. وعبدالحميد، بعد أن حلف اليمين على الدستور، يعزل في دور المراقب. وبالنسبة للباب العالى، على العكس من ذلك، تتيح الثورة فرصة لاستعادة الساحة التي خسرها منذ سبعينيات القرن التاسع عشر. وفي لعبه بفطنة على النزاعات التي لن تغيب عن النشوب بين القصر واللجنة، يتمنى للصدر الأعظم الأمل في أن يفرض من جديد سلطته. وسوف يحاول سعيد باشا وكامل باشا، كل بدوره، اللعب بهذه الورقة. أما

فيما يتعلق بلجنة الاتحاد والترقي، فإنها تتصرف من خلال لجنتها المركزية (مركز اى عموى - المركز العمومى) التى تظل سرية فى سالونيك، وهى أشبه ما تكون بجماعة ضغط سرية تفوض ممثليها فى الولايات، وترسل وفوداً من اثنين أو من ثلاثة من ابرز اعضائها، كطلعت أو رحمى أو چاويد أو الطبيب ناظم بها الدين شاكر أو احمد رضا، الى السلطان أو الى الصدر الاعظم لعرض وجهة نظرها، بل وحتى لفرضها. وبعد عدة أيام من الثورة، تصل الى العاصمة لجنة من سبعة اشخاص (يierz بينهم بشكل خاص طلعت وجمال وجوايد) للشرف فيها على تطبيق النظام الجديد. ولن يتختلف هذا النظام عن الاصطدام بسلسلة من المصاعب السياسية والاجتماعية والدبلوماسية.

وبادىء ذى بدء ، تتفجر أزمة سياسية بعد عدة أيام بين سعيد باشا والاتحاديين. فالدستور يعطى الصدر الاعظم الحق فى أن يشكل بنفسه الوزارة، التى يجب عليه بعد ذلك اخضاعها لارادة سلطانية. ولكن يتمكن من مواجهة اللجنة بشكل أفضل، ينوى سعيد باشا أن يحتفظ للسلطان بحق اختيار وزيرين، وزير الحربة ووزير البحرية. والرهان كبير: فمن يسيطر على الجيش يمكنه بذلك نفسه أن يكبح جماح حركة تركيا الفتاة التى تستند قوتها الى حد بعيد على صغار الضباط. ويفشل سعيد باشا فى امتحان القوة الذى يخوضه ويضطر الى التناهى. وسوف يحل محله كامل باشا (٦ اغسطس). ويقترح هذا الأخير برنامجاً يهدف الى تحويل الامبراطورية الى دولة حديثة مركزة ينال تأييد المنتدين الى حركة تركيا الفتاة. وتعلن لجنة الاتحاد والترقي انها لن تتدخل بعد فى الحياة السياسية وانها تكتفى بأن تكون حارساً للدستور وبأن تمارس دورها كحكم، وهو دور سوف تكون مدعوة الى لعبه منذ شهر اغسطس ١٩٠٨ عندما تجتاح البلاد موجة من الإضرابات على مدار عدة أسابيع.

لكن اسوأ ما ينتظر النظام الجديد كان على وشك الحدوث. ففى ٥ اكتوبر، نجد ان بلغاريا، رفضاً منها لسلطة السلطان، تعلن استقلالها، وفي اليوم التالى،

تعلن النمسا - المجر ضم البوسنة والهرسك، وتعلن كريت قرارها بالانضمام الى اليونان. وكانت الفرصة مغربية : فالنظام الجديد كان ما يزال غير مستقر؛ وفي حالة توطده، ألن يلجا الى استعادة سلطته على هذه الاراضى؟ من المؤكد انها اراضى لا تنتمى بعد الى الامبراطورية العثمانية إلا من الناحية الاسمية، لكن وضعيتها تضمنها الدول الكبرى وهى تتخلص فجأة من السيادة العثمانية؛ وكانت تركيا عاجزة ومعزولة، والدول لا تعرقل سير الأمور. وبينما تنظم اللجنة مقاطعة للسلع النمساوية، تحاول السلطات السياسية تسوية الأزمة بالسبيل الدبلوماسية. وبين فبراير وابريل ١٩٠٩، سوف يجرى التوصل الى اتفاقيات تتضمن على تعويضات مالية لتركيا وتعترف للخليفة بحق الاشراف على الحياة الدينية للمسلمين في الاراضى الضائعة

والحال أن آثار هذه الأزمة الدبلوماسية ملحوظة. فبالنسبة للنظام الناشئ، عن ثورة تركيا الفتاة، كانت تلك نهاية الحظ السعيد. ففي غضون أشهر، سوف يضطر إلى التنازل عن اراض اكثرا من تلك التي تخلى عنها عبد الحميد خلال الاعوام الثلاثين الأولى من عهده. والحال أن تدخل يوليو كان يقصد به الحيلولة دون تمرق الامبراطورية. وبضربيه واحدة تتمزق مصداقية المنتدين الى حركة تركيا الفتاة تمزقاً خطيراً. وسرعان ما سوف يُؤدى عجزهم عن مواجهة العدوان الاجنبي الى ايقاظ السخط. ولا غرابة في ان الدلائل الاولى على الردة تظهر منذ غداة هذه الأزمة.

ومن ثم ففي مناخ مسموم الى حد ما سوف تجرى الانتخابات للبرلمان العثماني (نوفمبر - ديسمبر ١٩٠٨). وتجيء المعارضة الوحيدة للجنة من الليبراليين المنتدين الى اتجاه صباح الدين، المتجمعين في الحزب الليبرالي العثماني (عثماني احرار فرقاسى)، الذى، إذ يشدد على المساواة بين المسلمين وغير المسلمين، كما يشدد على اللامركزية، يجد دعماً من جانب العناصر غير

التركية في الامبراطورية. لكن الحزب، الذي تشكل بشكل متأخر، نحو منتصف شهر سبتمبر، والمنظم في العاصمة وحدها تقريباً، لا يتسع له تهديد هيمنة الاتحاديين بشكل جدي. وسوف تجرى الانتخابات وفق اقتراع غير مباشر على درجتين، مع عدم الاعتراف بحق التصويت إلا للرجال الذين تزيد اعمارهم عن خمس وعشرين سنة. وسوف تؤدي إلى نزاع حاد مع البطريركية الارثوذكسية والجالية اليونانية اللتين تطالبان بتمثيل أقوى بكثير للعنصر اليوناني في المجلس (النيابي). وفي جميع الانحاء من الناحية العملية، سوف يجري انتخاب المرشحين المنتسبين إلى قائمة لجنة الاتحاد والترقي. والحال أن الصدر الأعظم نفسه، مرشح الليبراليين في اسطنبول، سوف يسقط في الانتخابات.

ويجري افتتاح البرلمان في صحب عظيم في ١٧ ديسمبر ١٩٠٨. وفي خطابه الافتتاحي، يؤكد عبد الحميد تعلقه بالدستور: فهو يقول انه لم تعد هناك الآن عقبة أمام اعادة العمل به، بعد ان تقدم التعليم بين صفوف الشعب. وبعد ذلك بعده أيام، سوف يجري انتخاب احمد رضا رئيساً لمجلس النواب.

ولن تتأخر العلاقات بين اللجنة وكامل باشا عن التدهور. فالصدر الأعظم، رمز بيروقراطية النظام القديم، المتميز بعلاقاته مع الليبراليين، شخص تصعب السيطرة عليه. وبعد عدةاسبوع من افتتاح البرلمان، يحاول الاستفادة من المصاعب السياسية لزيادة سلطته. وفي ١٠ فبراير ١٩٠٩، يقرر تعيين رجال يأتمنون بأمره على رأس وزارة الحربة والبحرية. ومن جديد، يدور امتحان القوة حول السيطرة على الجيش. وإثر مناقشة في البرلمان يجري فيها حجب الثقة عنه بأغلبية ساحقة، يضطر كامل إلى التناهى. ولا يجاد بديل له، يلجاً السلطان الى حسين حلمي باشا، المفتش العام السابق لرومليا قبل الثورة، والذي يتمتع بسمعة طيبة لدى المنتسبين إلى حركة تركيا الفتاة. ويعتبر ذلك انتصاراً جديداً للجنة الاتحاد والترقي.

وفي غضون عدد من الأشهر، لا يكتف السخط عن التزايد. وهو يتخذ في البداية ملحاً دينياً بشكل واضح. فازمة اكتوبر ١٩٠٨ الدبلوماسية تحدث في

قلب شهر رمضان، في لحظة تعتبر الحساسية الدينية فيها أقوى ما تكون<sup>(٢)</sup>. ومنذ ٧ أكتوبر، يتوجه حشد يتزعمه أحد الخوّجات (على الأعمى، قور على) إلى القصر لمطالبة السلطان بتطبيق الشريعة. وتنتشر الدعاية المضادة لجماعة تركيا الفتاة، وإذا كان شيخ الإسلام والعلماء من المرتبة العليا قد أيدوا النظام منذ البداية، فإن الدستور قد اعتبر، في المراتب الأدنى للهيكلية الدينية، والأكثر محافظة، مسؤولاً عن النكبات الجديدة للأمبراطورية، وتبني الحرية والمساواة فكرتين غريبتين، خطرتين، أما الأخلاق الحديثة، المنسوبة إلى جماعة تركيا الفتاة، فهي تتعرض للتحقيق. وفي صحفته، صحيفة ميزان، نجد أن مراد بك، في قطيعة أكبر من ذي قبل مع رفقاء السابقين، يصب الزيت على النار، مثيراً المشاعر الدينية، ومندداً بالمساواة مع غير المسلمين وتحرير المرأة بوصفهما متعارضين مع التقاليد. وهو خطاب يجد أتباعاً متزايداً العدد بين صفوف رجال الدين والصفطة والدراويش، بل وبين صفوف البيروقراطية والجيش، كما بين صفوف الجماهير الشعبية.

ويؤدي اقصاء كامل باشا في فبراير ١٩٠٩ إلى زيادة التوتر. وفي المجلس (النواب)، يصبح حزب الأحرار نواة معارضة سياسية تضم ما بين خمسين وستين نائباً، خاصة بين صفوف القوميات غير التركية: اليونانيين والأرمن والعرب والألبانيين. وهذه المعارضة تتهم لجنة الاتحاد والترقي بفرض ديكاتورية ويتسييس الجيش وبالتخلي عن المثل الأعلى للنزعات العثمانية لحساب الأتراك وحدهم. وهذه الهجمات العنيفة تجد تشبيعاً من جانب الانجليز الذين لا يرتأون إلى رحيل رجلهم الذي يتمتع بشققهم. والحال أن فيتزموريس، الترجمان الأول لسفارة بريطانيا العظمى، يشن حملة من خلال صحيفة «ليقات هيرالد»، الصحيفة الانجليزية الصادرة في إسطنبول، التي تطعن في الاتحاديين. ويجرى توجيه النقد السافر إلى أساليب اللجنة في الصحف. وفي ٧ أبريل، يجري اغتيال حسن فهمي، وهو صحفي شارك بنشاط في الحملة المضادة للاتحاديين في صحيفة «سيروبيسكي»، ويحمل الرأى العام اللجنة نفسها المسئولية عن هذا الاغتيال.

وفي اوائل ابريل، سوف تنظم قوى الرادة نفسها. فالواقع ان جمعية الاتحاد المحمدى (اتحاد - اى محمدى جمعيتى)، التى تشكلت فى الشهر السابق على يدى واحدىتى، وهو درويش بكتاشى من قبرص، سوف تضم علماء من المرتبة الثانية. وهى نوع من منظمة تبشيرية، ذات نزعة «أممية»، تدعى الى اسلام شعبي. ومنذ عدة أشهر، تسهب صحفتها، صحفة «فولكان»، فى اصدار قرارات الحرمان ضد «حفلة الملحدين» الذين يجرون البلد الى الخراب. وتحتار جمعية الاتحاد المحمدى ذكرى مولد النبي، ٥ ابريل، لاعلان برنامجهما الذى يدعو الى المثل الاعلى الاسلامى، فى مواجهة اتجاهات الاتحاديين العلمانية والمتاثرة بالغرب.

وفي ليلة ١٢ - ١٣ ابريل ١٩٠٩، ينشب التمرد المعروف بالتركية باسم «حادث ٣١ مارس» (اوتوذ / بير / مارت / وقادسى<sup>(٢)</sup>). ذلك ان عدداً من جنود الفيلق الأول للجيش المرابط فى اسطنبول، شديدى التأثر بدعاية الجمعية، سوف ينزلعون سلاح ضباطهم - وغالبيتهم من الضباط والمؤهلين (مكتبلى)، وسوف ينتشرؤن فى المدينة ويختارون جسر جالاتا ويتجمعون فى ميدان السلطان احمد، أمام البرلمان. وعلى مدار يوم ١٣ ابريل، سوف تنضم اليهم عناصر من وحدات أخرى ورجال دين وتلامذة المدارس الاسلامية. ومرة أخرى فى التاريخ العثمانى، يحتشد رجال الجيش ورجال الدين كتفا لكتف فى تمرد ضد السلطة. وهم يطالبون بالالتزام الصارم بالشريعة ويطالبون تنحية وزير الحرب وتنحية رئيس مجلس النواب، احمد رضا، رمز لا دينية جماعة تركيا الفتاة.

ويؤدى التمرد الى ازمة سياسية خطيرة. فالبرلمان الذى غزاه العسكر فى جانب منه يبدو محاصراً. والنواب الاتحاديون يهربون او يختفون. ووزير الحرب، احمد مختار باشا، لا يقدر على اتخاذ قرار بالتصدى للعصيان. ووزارة حلمى باشا، التى اصابها الشلل، تسارع الى تقديم استقالتها. أما فيما يتعلق بالسلطان، فإنه يرى فى الأزمة فرصة للثار لنفسه. واستجابة منه لأغلب مطالب

المتمردين، يصدر الأمر الى البرلمان باحترام الشريعة ويعين احمد توفيق باشا في منصب الصدر الأعظم. وسرعان ما يملا الليبراليون الفراغ الذي تركه الاتحاديون.

وتحدث في اسطنبول عدة مشاهد للعنف، فخلال التمرد نجد أن عدداً من الضباط الشبان المؤهلين ومن انصار الحركة الدستورية وعدداً من النواب يلقون حتفهم. ويجرى تغريب ونهب مكاتب صحف اتحادية كصحيفتي «تائين» و«شوري - اي امه»، على ان شيئاً لا يضاهى التمردات التي تقع في أضنه. فاعلان تمرد اسطنبول يثير النفوس في اضنه اثارة زائدة عن الحد، وتنشر بين صفوف المسلمين اشاعة مفادها أن الأرمن يستعدون للثورة. ومنذ ١٤ ابريل، يصبح الحي الأرمني مسرح مشاهد عنف ومذابح، سوف تستمر عدة أيام وتسفر عن سقوط عدة آلاف من الضحايا بين صفوف السكان الأرمن.

وقد جرى التوقف طويلاً امام معنى احداث ١٢ ابريل. هل كانت تفجراً مفاجئاً للتعصب الاسلامي؟ لكن الاقليات المسيحية، وعلى رأسها اليونانيون، قد اعربت عن فرحتها، وكان الدستور محل احترام من جانبها. فمن الذي امسك بزمام الأمور وراء المتمردين؟ عبد الحميد؟ الواقع انه يبدو ان السلطان لم يكن محرك التمرد إلا انه يبدو انه، مع تفجر التمرد، قد حاول الاستفادة منه، الأمر الذي سوف يؤدي الىاتهامه بالمسؤولية عنه من جانب المتمميين الى حركة تركيا الفتاة، جد المرتاحين الى فرصة التمكن أخيراً من التخلص من طاغية يلدز. انجلترا؟ لاجدال انها، وعلاقاتها فاترة مع جماعة تركيا الفتاة، قد قدمت دعمها الى المعارضة. لكن البحث عن المسؤوليات الحقيقة يجب ان ينصب على هذه الجهة. فوراء حزب الاحرار، ينتشر حشد بأكمله من خصوم النظام الجديد أو من الذين خابت آمالهم فيه: متهمون سابقون الى جماعة تركيا الفتاة جرى شل نشاطهم (كصباح الدين)، ليبراليون مستبعدون من السلطة (ككامل باشا)، أقليات مسيحية تتزايد تخوفاتها،

البانيون منزعجون من اتجاهات الاتحاديين المركبة والقومية، الاليليون يتمسكون بالولاء للسلطان، ضباط النظام القديم المسرحون منذ يوليو، بيروقراطيون ضحايا لاعادة التنظيم الاداري (تيفسيكات). وقد استخدمت المعارضة الاسلام ضد الاتحاديين؛ وهو ما سمح لها بتبعدة سكان اسطنبول بشكل واسع.

على أن انتصار خصوم لجنة الاتحاد والترقي سوف يكون قصير العمر. فجيش مقدونيا، الذي يرى البنيان السياسي الذي جرى تدشينه في ٢٤ يوليو ١٩٠٨ عرضة لتهديد خطير، يقرر التحرك. ويدفع من محمود شوكت باشا، يزحف «جيش العمل» (حركة أوردوسو) على اسطنبول التي يجري محاصرتها في ٢٤ ابريل. ويجرى اعلان الاحكام العرفية وانشاء محاكم استثنائية لمحاكمة المتمردين. وبعد ذلك بعدها ايام، سوف يعلن مجلس النواب ومجلس الشيوخ في اجتماع مشترك خلع السلطان، وهو قرار سوف تكرسه فتوی صادرة عن شيخ الاسلام. ويجرى نفي عبدالحميد الى سالونيك واحلال أخيه محمد رشاد محله. وبهذا تطوى صفحة من صفحات تاريخ الامبراطورية العثمانية.

## الغليان الاجتماعي والفكري

منذ بداية القرن، عرفت الامبراطورية العثمانية تطويراً اقتصادياً سريعاً، شجعت عليه سياسة اللجوء الى الرساميل الأجنبية في سياق تنافسات متزايدة الحدة بين الدول. وقد ارتفعت الاسعار. ففي اسطنبول، بين عامي ١٩٠٠ و ١٩٠٨، ارتفع سعر أقنة (٣ كجم) القمح من ٣٤ إلى ٥٤ باره (٤ باره = قرشاً واحداً). وارتفع سعر كيلة (٣٧ لترا) الشعير من ١٢ الى ١٩ قرشاً. وهذا التضخم يناسب رجال الاعمال، لكنه يزيد وضع الاجراء المستخدمين والشعب البسيط هشاشة. وفي الوقت نفسه، فإن التغير يستمر أكثر فأكثر: وبالرغم من الرقابة، لا تتوقف الصحف الاوروبية، والأفكار الغربية، والموضة، وحدث التقنيات، والألعاب وأشكال

اللهو (كالدراجة أو السينما) عن غزو المدن الكبرى للامبراطورية. وكان ذلك شيئاً من العصر الجميل الذي يتغلغل في جزء صغير على الأقل من الامبراطورية.

والحال أن ثورة تركيا الفتاة، التي تقع وسط هذه التحولات السريعة، تثور في المجتمع العثماني كأنفجار. فالقوى الاجتماعية، أسيرة القيد الحمدي لزمن جد طويل، تجد نفسها فجأة وقد تحررت. ولأول مرة في تاريخه، يكتشف المجتمع العثماني حرية التعبير والصحافة والمجتمع. وتصبح «الحرية» كلمة سحرية قادرة على حل جميع المشكلات وابشاع جميع الرغبات. وتؤدي «نشوة الحرية» إلى تجاوزات، وإلى تجليات لعدم الانضباط واللفوضى، وإلى رفض لدفع الضرائب. ويکف عدد من الموظفين عن شق طريقهم إلى مكاتبهم ويکف عدد من طلاب المدارس عن شق طريقهم إلى مدارسهم.

وأحد تجليات هذا الانفجار الاجتماعي الأكثر اثارة هو تطور الصحافة. فمنذ غداة ٢٤ يوليو، يقفز عدد النسخ الصادرة من الصحف اليومية في إسطنبول بشكل بلين الدلالة : ٦٠٠٠ نسخة بالنسبة لصحيفة إقدام و ٤٠٠٠ نسخة بالنسبة لصحيفة صباح. ويجري تخطاف الأعداد. وحتى أواخر عام ١٩٠٨، تظهر مائة صحيفة جديدة في الامبراطورية. وتحتل الصحف الساخرة بينها مكانة هامة: فقد كان الضحك مكبوباً لزمن جد طويل في عهد عبد الحميد. وفي ١٩٠٨ - ١٩٠٩، يجري توزيع أكثر من ٣٥٠ صحيفة ودورية في الامبراطورية، وهو رقم يشير في حد ذاته إلى الحمى الفكرية التي استولت على تركيا، حتى وإن كان الایقاع سوف يصبح بطيناً بعد ذلك : إذ تظهر ١٢٠ صحيفة في عام ١٩١٠، ثم تظهر ١٢٤ صحيفة في عام ١٩١١.

وفي اندفاع الثورة، تبرز آنذاك ثلاثة جماعات اجتماعية، قلما دار عنها الحديث حتى ذلك الحين في الامبراطورية العثمانية: النساء والعمال والمتلقون.

وحول عام ١٩٠٠، كان وضع المرأة العثمانية بسبيله إلى التغير. ففي الفنادق العليا من المجتمع، تتبنى أعداد متزايدة باطراد من النساء المسلمات أساليب

السلوك الغربية، تحت تأثير الاطلاع على المجالات أومحاكاة لتصيفاتهاهن الأرمانيات واليونانيات. وهن تبدأن في تعلم الفرنسية وفي تأثير منازلهم وفق النموذج الأوروبي، وفي تلك دروس في العزف على البيانو، وفي ارتداء الأزياء الغربية، وفي الخروج بمفردهن إلى الشارع. لكن أخلاقية عهد عبدالحميد تسعي في الوقت نفسه إلى أن تفرض عليهن قواعد سلوك أكثر صرامة. وهكذا نجد أن مرسوماً صادراً في عام ١٩٠١ يحرم عليهن التردد على الحال الأوروبية ويلزمهن بارتداء الحجاب حتى وهن في العريات. ويجرى النص تفصيلاً على طول وسماك الحجاب (الشرشف)، ونوع الأحذية التي يتبعن عليهن لبسها. أما النساء اللواتي يجازفن بالسير في الشارع بمفردهن فإنهن يصبحن عرضة للقبض عليهم.

وخلال فترة نفيهم في أوروبا، ومن جراء اتصالهم بالعادات الأوروبية، يفكرون المنتمون إلى حركة تركيا الفتاة كثيراً في حالة المرأة في مجتمعهم. ويرى بعضهم أن تحررها هو مفتاح تقدم الدولة العثمانية. وبوجه عام، فإنهن يتمنون أن تتطور المرأة العثمانية وفق نموذج المرأة الغربية بفضل تقدم التعليم.

ويتيح مناخ يوليوز ١٩٠٨ للنساء المسلمات فرصة الاعراب عن طموحاتهن. وقد فوجيء شهود ثورة تركيا الفتاة بحضورهن خلال الأيام الثورية. فقد شاركن في مظاهرات الفرح الأولى؛ وفي ٢٧ يوليوز، اجتذبن شوارع المدينة في عربات مزينة بشعارات حركة تركيا الفتاة. كما افصحن عن رفضهن للحجاب وللأنزواط في البيوت، وعن رغبتهن في التعليم وميلهن إلى المشاركة في الحياة السياسية. ويشاهد المرء نساء كثيرات سافرات تخرجن على الملا، وتلبسن وفق الأزياء الحديثة، وتعقدن المؤتمرات والاجتماعات. وسوف تنشأ جمعيات نسائية، يتميز بعضها بأهداف خيرية أكثر، بينما يتميز بعضها الآخر بأهداف «نسائية» أكثر كجمعية ترقية النساء (تعالى - اي نسوان جمعيتي) التي أسستها خالدة اديب في عام ١٩٠٨. وهذه الجمعية، المتصلة بحركة النساء المطالبات بحق التصويت في إنجلترا، تحدد لنفسها هدف «الارتفاع بالمستوى الثقافي للنساء» وتحاول تقديم

تسهيلات تعليمية لاعضائها. ومن جهتها، تنشئ لجنة الاتحاد والترقي في اسطنبول وفي سالونيك شعباً نسائياً للاتحاد والترقي (اتحاد وترقي قادينلار شعبسى). أما الجماعة الأكثر راديكالية، وهي جماعة الدفاع عن حقوق النساء (مدافعه - اى حقوق - اى نسوان جمعيتى)، التي تأسست في بداية الحروب البلقانية، فهي تناهى بالتحرر الاقتصادي للمرأة التي يجب أن تتحصل لها الفرصة لتولي مناصب في العمل العام أو في المشاريع. وتحصل الجمعية على نجاح أول بتمكنها من إدخال عدد من النساء في شركة التليفونات. وإلى جانب هذه المنظمات، توجد أيضاً سلسلة كاملة من المطبوعات والصحف النسائية؛ ومن بين الصحف التي كتبت فيها نساء عديدات تجب الإشارة إلى مجلة ضمته (الباقة) ومجلة مله جازيتى (مجلة الأمة)، ومجلة قادين ميكمواسى (مجلة المرأة)، ومجلة محاسن (الأعمال الحسنة)، ومجلة قادينلار دنياسي (دنيا المرأة).

وتظل حركة التحرر هذه محدودة بالرغم من كل شيء. فهذه الحركة، التي توجهها عدة نساء مرموقات، كخالدة ابيب أو نقية هاتم، لا تكاد تمتد غير الصفوات العثمانية وجزء صغير من الطبقات المتوسطة في المدن. ولا تكاد جمعية الدفاع عن حقوق النساء تضم أكثر من خمسين من الأعضاء. ويتم إحراز شيء من التقدم في مجال تعليم المرأة. ويجرى افتتاح أول ليسيه للبنات في عام ١٩١١. إلا أنه في هذا المجال أيضاً، يظل التغير متواضعاً. ويوجه عام، فإن حالة المرأة لا تعطى إنطباعاً بأنها قد تطورت كثيراً. فالنساء يظل لهن خلوات منفصلة في عربات الترام ومراكب البسفور، ويحظر عليهن السباحة والتردد على المطاعم، حتى وإن كن برفقة أزواجهن.

وبالرغم من كل شيء، فلأول مرة، يتتوفر ادراك، وتثار مشكلة حالة المرأة من جانب النساء انفسهن، وهي مشكلة تمثل «المناطق الحساسة» في الإسلام، الفصل بين الجنسين، الزواج، الطلاق، تعدد الزوجات. وهذا هو السبب في أن هذه البداية

التحررية، رغم طابعها المتردد، قد نجحت بالفعل في بلوغ الكثير من اشكال السخط. وكان يكفي ان تظهر عدة نساء سافرات في الشارع حتى يؤدي ذلك الى اثارة القلق واستثارة ردود فعل عنيفة. ونشهد مهاجمة النساء في الشارع، ويروز الدعوة الى انزواء النساء في البيوت والى ضرورة ارتداء الحجاب بين مطالب المعارضة الدينية. والحال ان لجنة الاتحاد والترقي، المشتبه في الحادث، يجري تحويلها المسئولية عن الانحلال الاخلاقي العام. وفي عام ١٩١١، سوف يضع شيخ الاسلام النقاط على الحروف؛ فهو يذكر بضرورة ارتداء الحجاب وانزواء النساء في البيوت ويعين النساء من ارتداد ثياب تتمشى مع الزياء الأوروبي ومن التنزه بمفردهن في الشوارع. وكان الانزعاج بالغ الشدة والاحتدام بحيث انه سوف يجري في زعنف الحرب البلقانية سجال كامل حول مسئولية تحرير المرأة عن الهزائم العثمانية...

كما تلعب ثورة تركيا الفتاة دور كاشف للحركة العمالية. فنحن نشهد منذ شهر اغسطس ١٩٠٨ موجة اضرابات (١١٠ اضرابات) تتميز باتساع وباستمرار غير مسبوقين في التاريخ العثماني. وهذه الاضرابات، «العفوية» في غالبيتها، تنفتح بشكل مباشر على الثورة. فعدة ٢٤ يوليو، ينظم العمال مسيرات يوزعون خلالها منشورات ويلوحون برايات تحمل شعارات حركة تركيا الفتاة، كـ«الحرية والمساواة والعدل والاخاء». وفي اثر ذلك ينغمس العمال في الاضراب «لأن هناك دستوراً» ولأنهم يتتصرون أنه يسمح لهم بتحسين حالتهم.

وسوف تتشعب الاضرابات الأولى في منتصف اغسطس في اسطنبول بين صفوف عمال الترام وعمال الموانئ. وسرعان ما تمتد الحركة إلى فروع أخرى من فروع الصناعة، إلى عمال صناع الزجاج في فابريقة باشباختشى، وإلى عمال إدارة التبلغ. وفي ازمير وسالونيک، يحنو عمال الموانئ حذو زملائهم في اسطنبول. كما ان المدن الصغيرة تبدأ في التأثر بالحركة. وسرعان ما تمس

الحركة كل قطاعات الحياة الاقتصادية تقريباً: المواصلات (السكك الحديدية، الترام، النقل البحري)، والمناجم (كمناجم فحم ايريجلي)، ومصانع النسيج ومانيفاكتورات التبغ، والمؤسسات التجارية (مؤسسات اوروسدى باك). ولا تتعلق المطالب بالأجور فقط، وإنما تتعلق أيضاً، وبشكل أوسع، بظروف العمل وظروف حياة الجماهير العاملة: تخفيض يوم العمل من خمس عشرة - ست عشرة ساعة إلى ثمانى أو عشر ساعات بحسب الحالة، راحة أسبوعية زامية، الاعتراف بالنقابات من جانب مدراء المشاريع، إنشاء مكتب للتفتيش على أحوال العمل.

ونحو منتصف سبتمبر، كانت عدة عشرات من آلاف العمال قد توقفت عن العمل، وكان الشلل عاماً تقريباً. ويسبب ذعرهم، يدعوه أرباب العمل السلطات العامة إلى استخدام القوة. وفي المشروعات التي تسسيطر عليها الرساميل الأجنبية يشتد التوتر. وهكذا، في شركة سكة حديد الأناضول، والتي يسيطر عليها الديوتش بنك، تتشكل منذ شهر أغسطس نقابة للعمال، تتالف بوجه خاص من عثمانيين مسيحيين ومن أجانب، وتطالب بشروط أفضل للعمل وتنتقد مدير الشركة، هوجونين. ويكتف سفير ألمانيا والأداراة تدخلاتها لدى الباب العالى لكي يتخد تدابير نشيطة ضد «الثوار» و«الفوضويين». وتحول الحركة إلى اضراب، وعلى مدار عدة أيام، سوف يحكم المضربون حصارهم لحظة حيدر باشا، المحطة النهاية للخط.

ويصبح الموقف حساساً بالنسبة للحكومة. ومنذ ٨ سبتمبر، تصدر قانوناً مؤقتاً بشأن الاضرابات يهدف إلى كبح جماح الحركة الاجتماعية. ومن جهتها، تتخذ لجنة الاتحاد والترقي في البداية موقف الحكم في منازعات العمل مظهرة، وفق حس وطني، أنها أكثر تشجيعاً للحركة الاجتماعية عندما يتعلق الأمر بالمشاريع الأجنبية؛ لكنها تنزعج الآن من الاتساع الذي اتخذته الاضرابات، خاصة في قطاع استراتيجي كالسكك الحديدية، وتخشى من أن يؤدي استمرار الحركة الاجتماعية إلى تحطيم ثقة الرأسماليين.

على أن الموقف سوف يهدأ قرب منتصف أكتوبر، وتتراجع الحركة العمالية، بادئاً ذى بدء بحكم تشريع تطبيقه جماعة تركيا الفتاة. فقانون الاضرابات (تعطيل - اى تشغال قانون) - قانون تعطيل الاشغال) (١٩٠٩)، القليل الوضوح فى صياغته، والذى يتعلق بالقطاع العام وحده، يعترف بحق الاضراب، لكنه يقيد اعماله تقليداً خطيراً ويمنع تكوين جمعيات أو نقابات عمالية. أما فيما يتعلق بقانون الجمعيات (جمعيتير قانون) (١٩٠٩) فهو يجيز تكوين هذه الجمعيات العمالية خارج المشروعات التى تعمل من أجل القطاع العام.

كما يرجع هذا التراجع الى الضعف الداخلى للحركة، وكانت اضرابات صيف ١٩٠٨ عفوية اساساً. وقد كشفت عن بروليتاريا مقسمة غالباً وفق انقسامات عرقية أو دينية، تضعف التضامن العمالى، وتعزل انبثاق وعي طبقي وتجعل التنظيم العمالى مسألة اكثر صعوبة. إلا انه كان هناك جهد لتجاوز هذه الانقسامات : ففى ١٩٠٩، تم فى سالونيك انشاء الاتحاد العمالى الاشتراكي الذى سعى، وهو تحت هيمنة عناصر يهودية اساساً، الى تكوين وعي طبقي يتتجاوز التباينات الدينية والعرقية بين صفوف عمال سالونيك.

ومن جهة اخرى، فإن الحركة العمالية العثمانية كانت دون صلات، او دون صلات تقريباً، مع الحياة السياسية. ففى ١٩٠٨، لم ينتخب غير نائب اشتراكي واحد. وفي سبتمبر ١٩١٠، تأسس فى اسطنبول الحزب الاشتراكي العثمانى الأول. وهذا الحزب، المتأثر باشتراكية چان جوريس، يهتم، فى برنامجه وفى صحفته، صحفة اشتراك، بمشكلات الطبقة العاملة، لكنه يتالف اساساً من المثقفين، ولم يكن له من الناحية العملية تأثير على البروليتاريا العثمانية.

وبالرغم من جوانب الضعف هذه، فإن الحركة العمالية تستمر. فقد جرى طرح المشكلة الاجتماعية فى الامبراطورية العثمانية، مشكلة ظروف عمل العمال، مشكلة عمل النساء والأطفال، حتى وإن كان مشروع أول لتشريع اجتماعى فى عام ١٩١٠

قد ظل حبراً على ورق، وسوف تستمر الاضرابات بشكل متفرق خلال السنوات التالية: على سبيل المثال، اضراب الحمالين في جمرك اسطنبول (١٩٠٩)، واضراب عمال الحرير في بورصا (١٩١٠)، واضراب عمال السكك الحديدية على خط أزمير - قصبه (١٩١١).

وأخيراً فإن ثورة تركيا الفتاة تبرز على المسرح «المثقفين». لكن هؤلاء المثقفين لم يعد يجمعهم شيء يذكر بحقيقة المعارضين المتميزين الذين خاضوا المعركة ضد الاستبداد، قبل نصف قرن. فالواقع أن ثورة تركيا الفتاة تستثير تجدداً للرجال وللأفكار: فمن أوروبا ومن مصر يتدفق مناضلو حركة تركيا الفتاة، ومن القوقاز أو من البلقان يرجع اللاجئون السياسيون الأرمن والبلغاريين. لكن الثورة تجذب أيضاً مثقفين من أجزاء أخرى من العالم الإسلامي، من الولايات العربية للإمبراطورية، ومن مصر، ومن فارس؛ وهي تجذب بشكل خاص أتراكاً من روسيا (تخار قازان، تخار القرم، آزيريين) يجدون في تركيا حرية تتزايد مكافحتها في روسيا. وذلك ناهيك عن الحالة الأكثر خصوصية لاشتراكي - ديمقراطي مثل بارفوس (الكسندر اسرائيل هيلفاند) الذي يستقر في اسطنبول. ومن خلال هؤلاء الرجال، فإن ما يتغلغل في الإمبراطورية هو ذخيرة كاملة من الأفكار الجديدة: التجديد الإسلامي، الشعبية، القومية، التضامنية، الاشتراكية. وتظهر علوم جديدة كالسوسيولوجيا التي يجري إنشاء كرسى لها في الجامعة في عام ١٩١٢. وخلال عدة سنوات، تصبح اسطنبول من جديد العاصمة الفكرية للعالم الإسلامي.

وفي «طوفان الأفكار» الذي يجتاح الإمبراطورية في عام ١٩٠٨، ينبعق تياران كبيران، بما يفصل أولئك الذين يتجهون إلى الإسلام عن أولئك الذين يجريون «غواية الغرب»<sup>(٤)</sup>. ويحدث استقطاب لمجمل الحياة الفكرية حول هذين الاتجاهين.

وكان محمد عاكف أحد المتحدثين الرئيسيين بلسان التيار الإسلامي. محمد عاكف، الذي ولد في عام ١٨٧٣ لأب يعمل مدرساً بالمدرسة الإسلامية في حي

الفاتح، الذى كان آنذاك المركز الرئيسي للثقافة الإسلامية فى اسطنبول، يتأثر كثيراً بطفولته التى قضتها فى وسط مسلم متواضع الحال. وبعد دراسات فى مدرسة الطب البيطري، يمارس فى آن واحد الكتابة والعمل فى وزارة الزراعة. وفي عام ١٩٠٨، يجرى تعينه أستاذًا للأدب فى جامعة اسطنبول. وقد تمعن محمد عاكف بشعبية كبيرة بين صفوف الجماهير، التى عبر عن حيرتها وطموحاتها فى قصائد غنائية مطولة؛ وقد انزعج من الهوة القائمة بين المثقفين العثمانيين، المستعدين لتقليد الغرب ولاعتبار الدين مجرد عقبة فى وجه التقدم، والجماهير، المدفوعة إلى رد المسئولية عن تدهور الإسلام إلى الأخلاق الغربية. وقد رأى محمد عاكف أنه يجب الاعتماد على روح الإسلام التقديمية. والنموذج الذى يجب الاقتداء به هو اليابان، التى نجحت فى تبنى العلوم والتكنيات الغربية دون أن تقعد مع ذلك روحها.

و حول عاكف، نجد أن عدداً معيناً من العلماء والكتاب والشعراء المتأثرين بعمل جمال الدين الأفغاني وتلميذه محمد عبد سوف يصدرون اعتباراً من عام ١٩٠٨ مجلة «عصيرية»، هى مجلة «صراط - اى مستقيم»، التى سوف تحرز نجاحاً واسعاً. - والحال أن المجددين، المؤيدين للدستور، الذى يوحدون بينه وبين «الشوري» الإسلامية، والمعادين لتمرد أبريل ١٩٠٩، يرون أن انحطاط البلدان الإسلامية لا يرجع إلى الإسلام نفسه، بل إلى الشكل الفاسد الذى انتهى إلى اتخاذه، بحكم البدع والتقليد، وتأثير الطرق الصوفية. فقد أسفر ذلك عن إسلام يتعارض مع التفكير العلمي ويتميز بالعجز عن التطور والتكيف مع العالم الحديث. وإنقاذ المجتمعات الإسلامية من التأخر، تتلزم العودة إلى إسلام خال من الشوائب، والعودة إلى الاجتهداد لاستعادة دين يتمشى مع العقل، قادر على تبني العلوم الجديدة، والتى استعارتها أوروبا فى الواقع من المسلمين فى العصر الوسيط. ويعيناً عن كل مفهوم تأمل، فإن محررى مجلة «صراط - اى مستقيم» يرتكون تجديداً لروح النشاط فى عالم التجارة والصناعة والبنوك.

وخلال عدة اعوام، سوف يمثل عاكف ومجلة «صراط - اى مستقيم»، الجناح الأكثر ليبرالية والأكثر عصرية في التيار الإسلامي. إلا أنَّه توجد إلى جانب هذا الجناح اتجاهات أخرى كثيرة، من الإسلام «الشعبي» لجمعية الاتحاد المحمدى (الاتحاد - اى محمدى جمعيتى)، المشبع بالسمات المهرطقة أو الصوفية، إلى الإسلام التقليدي والمحافظ الذي يدافع عنه مصطفى صبرى في بيان الحق.

وعلى الطرف الآخر للمروحة الأيديولوجية، يوجد «دعاة التغريب»، الذين يمثلهم بشكل خاص عبدالله چودت. والحال أن عبدالله چودت، الذي ولد في عام ١٨٦٩، من أصل كردي، كان أحد مؤسسي حركة تركيا الفتاة. وبعد تخرجه من المدرسة الطبيعية العسكرية، فإنه يمارس مهنة الطب، مع قيامه بالكتابة وبالترجمة (خاصة ترجمة أعمال شيكسبير). وبعد نفيه، فإنه ينشر مجلة «اجتهاد»، في جنيف أولًا ثم في القاهرة. وهو يرجع إلى تركيا في عام ١٩١٠، وفي السنة التالية، يستأنف، في إسطنبول هذه المرة، إصدار مجلة التي يتعاون معه في تحريرها بشكل رئيسي كل من جلال نوري وحقى كيليش زاده. وقد رأى عبدالله چودت أن التغريب ضرورة مطلقة بالنسبة للإمبراطورية العثمانية. وقد كتب : «ليست هناك حضارة غير الحضارة الأوروبية، ولابد من الأخذ بها بوردها وشوكها». وهو يرى أن التغريب هو مسألة تغيير للذهنية. والعقبات التي تتعارض ذلك هي التعلق بالقيم التقليدية التي فات أوانها والجهل الذي يبقى فيه رجال الدين المتشددون والمتغصبين جمهورة السكان. و شأنه في ذلك شأن عاكف، يأسف عبدالله چودت للهوة القائمة بين المثقفين والجماهير، إلا أنه، خلافاً له، يقترح ردم هذه الهوة بتخلص هذه الجماهير من المعتقدات الباطلة ومن الخرافات، ويغرس مبادئ الغرب الفكرية، مبادئ الحرية والعقل والتفكير العلمي، في نفوسها، عن طريق التعليم. وكان مجلة «اجتهاد» برنامج كامل للتغريب ينطلق من الدفاع عن حقوق المرأة إلى تبني الأبجدية اللاتينية، مروراً بتحديث الأسرة، والنضال ضد المدارس التقليدية، والعلمنة، واستخدام النظام المترى.

على أن عبدالله چودت، النصير المتحمس للتغريب، لم يكن مع ذلك أقل وطنية، فهو يتخذ موقف العداء للتدخلات السياسية من جانب أوروبا في الامبراطورية. فتبني قيم الغرب يعني على وجه التحديد القدرة على الدفاع عن النفس ضد الامبرالية. وهو يقول، مشيراً إلى مخاطر الاستعمار : «إما ان نذهب الى اوروبا أو أنها هي التي سوف تجيء علينا». ومن ثم فإن التغريب هو مسألة بقاء بالنسبة للدولة العثمانية. ويرى عبدالله چودت أن العثمانيين يجب لهم الاعتماد على قواهم الخاصة وأن الخلاص يجب أن يتحقق على أيديهم. وفي زمن الهجوم الإيطالي على طرابلس الغرب، نجد أنه يثور على حد سواء ضد أولئك الذين يطلبون العون من إنجلترا كما ضد أولئك الذين يدعون، كشيخ الإسلام، إلى أداء صلوات في المدارس. وقد كتب: «إن أعدى أعدائنا هو عجزنا وجهلنا وتعصبنا وتمسكنا الأعمى بالتقاليد {...}. والغرب قدوتنا. وأن نحبه بذلك يعني أن نحب العلم والتقدم والتطور المادي والأدبي».

وبين هذين الاتجاهين، الإسلامي والتغريبي، المهيمنين على المسرح الفكري في عام ١٩٠٨، يظهر تدريجيا نوع من «طريق ثالث»، هو النزعة القومية التركية. وقد انبثقت النزعة القومية من لقاء تيارين : حركة مسلمي روسيا الذين، عند منعطف القرن، تحت تأثير اسماعيل جاسبرينسكي ومجلة تركمان، يجدون في اتحاد الشعوب التركية في روسيا القوة الضرورية لمقاومة خطر الجامعة السلافية؛ وحركة علمية وثقافية ولدت في إسطنبول في العصر نفسه، متأثرة باكتشافات علماء التركيات الغربيين، تتجه إلى استكشاف ماضي الأتراك وهويتهم. ويتحقق اللقاء بين هذين التيارين في تركيا بعد ثورة ١٩٠٨. وفي أواخر العام، يتأسس في إسطنبول المنتدى «القومي» الأول، الجمعية التركية (ترك ديرنيريچى)، التي تضم مثقفين أتراك من روسيا وعلماء عثمانيين. وتصدر الجمعية في عام ١٩١١ مجلة تهتم أساساً بمشكلات تبسيط وتنقية اللغة التركية. وفي العصر نفسه، في سالونيك، قلب حركة تركيا الفتاة، نجد أن مجلة أخرى، هي مجلة جينتش قلمuir (الأقلام الشابة)، توحد

عددًا من الكتاب والشعراء الشبان كعلى چانب وعمر سيف الدين، في البحث عن «لغة جديدة»، عن تركية مبسطة متحركة جزئياً من مفرداتها العربية – الفارسية. وذلك بالتحديد هو العصر الذي تسعى فيه لجنة الاتحاد والترقي، من سالونيك، إلى فرض استعمال اللغة التركية على جميع قوميات الإمبراطورية.

وكان محرو로 المجلة وطنين متعلقين بمصير الدولة العثمانية، لكنهم كانوا مهتمين بالبحث عن هويتهم. ويتميز بينهم ضياء جوقلب، خاصة لأنه كان في الوقت نفسه عضواً في اللجنة المركزية للجنة الاتحاد والترقي. والحال أن ضياء جوقلب، الذي ولد في عام ١٨٧٦ في ديار بكر، قد دخل في اتصال مع حركة تركيا الفتاة، وتعلم الفرنسية، وتحمس للسوسيولوجيا. وعندما جاء إلى إسطنبول في عام ١٩٠٩، مندوباً لديار بكر إلى مؤتمر الاتحاد والترقي، استقر فيها في السنة التالية و«اكتشف» دوركایم، وأصبح بشكل ما ايديولوجي اللجنة. وهذا دور رئيسي، لأن لجنة الاتحاد والترقي سوف تحول شيئاً فشيئاً إلى تبني النزعة القومية التركية على يديه جزئياً.

والواقع أن «قومية» ضياء جوقلب، التي تتميز بالاعجاب باهثار الدولة العثمانى، إنما تتسم آنذاك بسمتين مميزتين. فهو يؤكد أولاً على ضرورة «ثورة اجتماعية»، يعرفها بأنها بحث عن حياة جديدة، ليست «كوزموپوليتية بل قومية»، ويبحث عن «قيم جديدة»، ليست بالمرة مجرد تقليد لأوروبا، بل نتيجة لتركيب بين الثقافة القومية والحضارة. ومن جهة أخرى، يعبر ضياء جوقلب في أشعاره، من خلال شكل صوفي، عن مثل أعلى وطني «تركي شامل» سوف يجد صدى واسعاً بين صفوف الشبيبة. وقد كتب : «وطن الأتراك لا هو تركيا ولا تركستان، بل أرض شاسعة خالدة اسمها طوران!». وحتى قبل أن تتوافر نظرية عنها، يرسى ضياء جوقلب أساس مفهوم رومانتيكي للنزعة القومية التركية. لكن هذه الأفكار، في تلك اللحظة، قلما تجد جمهوراً لها، خارج أوساط محدودة في سالونيك وفي إسطنبول.

وبوجه عام، فإن الغليان الاجتماعي والفكري الذى استثارته ثورة تركيا الفتاة يظل محدوداً حتى ذلك الحين. فحفنة من النساء يناضلن من أجل حقوقهن، وعدة مئات من المثقفين يناقشون مشكلات الهوية، وعدة آلاف من العمال يحتاجون على ظروف عملهم. وما كان يمكن لأثر ذلك إلا أن يكون محدوداً، ولو مجرد أن عدد النشطاء محدود. أما الجمهور، الجماهير، فإنها لا تتحرك وقلما تظهر على المسرح بشكل أكبر من ذى قبل. وعلاوة على ذلك، فإن هذه الحركة الاجتماعية تصطدم بأشكال من المقاومة: مقاومة السلطات القائمة، أكانت دينية أم اقتصادية أم سياسية. وكانت الفتوى والقوانين القمعية مائة من أجل احتواها. وحالة الحصار تستمر والرقابة تتخذ أشكالاً خطيرة. وعندما لا تكون الحركة الاجتماعية عرضة لکبیع جماحها ومحاربتها، فإن المنتجين إلى حركة تركيا الفتاة يستعيدون الامساك بزمامها ويحاولون تسريبها في اتجاه ما سوف يصبح بسرعة «مشروعهم» الاجتماعي «الكبير» : خلق بورجوازية تركية.

## نشاط جماعة تركيا الفتاة

بالنسبة للاتحاديين، كان إنذار ابريل ١٩٠٩ ساخناً. ويمكن القول ان تنظيم تركيا الفتاة قد تبخر. ثم ان الدور الرئيسي فى استعادة النظام لم تلعبه اللجنة، بل كبار ضباط جيش مقدونيا. إلا أن الأمر لن يحتاج إلا إلى عدة أشهر حتى يتسلى اللجنة الاتحاد والترقى أن تتمالك نفسها وأن تصبح من جديد القوة السياسية المهيمنة في الدولة.

والواقع أنه لا يوجد بعد منافسون على رأس الدولة. وذلك لأسباب تتلخص أولاً بالرجال الموجودين في السلطة. فالسلطان الجديد، محمد الخامس، ابن عبد المجيد، والذي قضى حياته منزويأ، وارتقي العرش مسنأ، لا يمثل بعد تهديداً للاتحاديين. وهي يكتفى بلعب دور شكلي، أن يرمز بشخصه إلى الوحدة العثمانية. وحسين

حلمى باشا، الذى يستعيد مهامه كصدر أعظم غداة تمرد ابريل ١٩٠٩، هو بالرغم من كل شيء أكثر انصياعاً من الباشوات القدماء كسعيد أو كامل. أما فيما يتعلق بابراهيم حقى باشا، خليفته فى بداية عام ١٩١٠، والسفير السابق لدى روما، والشخصية النزية ولكن المحدودة الوزن، فهو أيضاً أقل ميلاً إلى اللعب بورقة شخصية. وتضاف إلى ذلك أسباب دستورية : ذلك أن سلسلة من التعديلات التى أدخلت على الدستور فى أغسطس ١٩٠٩ قد اختزلت سلطات السلطان كما اختزلت سلطات الصدر الأعظم. فال الأول يجد نفسه محروماً من جانب من صلاحياته، كتعيين الوزراء وحملة المسؤوليات العليا في الدولة، بين صلاحيات أخرى. والثانى يملك سلطة أقل على مجلس وزراء يعتبر منذ ذلك الحين مسؤولاً أمام البرلمان.

وفي مجلس الوزراء، تدخل اللجنة رجالاً يأترون بأمرها، ويحتلون مناصب رئيسية: چاويد بك، الذى سوف يصبح وزيراً للمالية فى يونيو ١٩٠٩، وطلعت باشا، الذى سوف يصبح وزيراً للداخلية فى الشهر التالى. وفي مجلس النواب، الذى تتضمنه التعديلات الدستورية منذ ذلك الحين فى الصدار، تتمتع اللجنة بأغلبية جد كبيرة من النواب المجتمعين فى حزب الاتحاد والترقي تحت هيمنة خليل مينتشى. أما فيما يتعلق بالمعارضة البرلمانية التى اخفت عملياً منذ مايو ١٩٠٩، فإنها تبدأ فى الظهور من جديد على شكل جماعات صغيرة منظمة إلى هذا الحد أو ذاك كحزب الشعب (أهالى فرقاسى)، فى فبراير ١٩١٠، ثم الحزب الجديد (حزب - اى جديده)، فى أوائل عام ١٩١١، لكنها جد ضعيفة بحيث لا يمكنها منازعة هيمنة الاتحاديين.

وتبقى مشكلة الجيش. ذلك أن محمد شوكت باشا، قائد جيش العمل (حركة اوردوسو) الذى أخمد التمرد، هو الرجل القوى الآن، إلا أنه يعزف عن ممارسة السلطة السياسية. وإذا يجرى تعيينه فى البداية مفتشاً للفيالق الثلاثة الأولى من

الجيش وقاداً لحالة الحصار في اسطنبول (والتي سوف تظل سارية المفعول حتى يوليو ١٩١٢)، فإنه يدخل وزارة ابراهيم حقي باشا وزيراً للحربية في بداية عام ١٩١٠. وهكذا فإن دوره السياسي يصبح بشكل ما رسمياً. والحال أن الاحتكاكات لن تغيب بين هذا الجندي الصلب والمتشدد ولجنة الاتحاد والترقي. وهي تتعلق بمكانة السياسة في الجيش والتي يود محمود شوكت ازالتها في ذات الوقت الذي يواصل فيه الاتحاديون الاستناد إلى قوة الضباط الشبان. كما يدور صراع على النفوذ داخل مجلس الوزراء حيث تؤدي مسألة الميزانية إلى إثارة مواجهة عنيفة بين وزير الحربة ووزير المالية، جاويد، الذي يريد مقاومة شهوات الأول المصرفية.

على انه، فيما عدا هذه الصدامات القليلة، فإن محمود شوكت باشا والمنتمنون إلى حركة تركيا الفتاة يسعون إلى هدف واحد : الحفاظ على تكامل ووحدة الامبراطورية. وبدرجة أكبر من كونه سياسياً، فإن الأول يهتم باصلاح الجيش ويتامين الدفاع عن الامبراطورية. وفي الممارسة العملية، سوف تصبح العلاقات من ثم وثيقة بين اللجنة وقوة الضباط، خاصة على مستوى الولايات، حتى وإن كانت هذه الرابطة العسكرية يراد لها أن تظل غير سافرة.

ومن ثم فسوف تتجه اللجنة إلى تنظيم نفسها في ظل الجيش. ويظل الجهاز القيادي هو اللجنة المركزية بالتحديد (مركز - اي عمومي - المركز العمومي)، السرية دائماً، والتي تواصل توجيه الحياة السياسية للأمبراطورية من سالونيك حتى صيف ١٩١٢، الموعد الذي سوف تنتقل فيه إلى عاصمة الامبراطورية. وهي تعقد في كل سنة مؤتمراً يحدد المبادئ الموجهة لسياساتها. ومن بين انشط اعضاء اللجنة، يجب الاشارة إلى الدكتور ناظم وعمر ناجي ومدحت شكرى. إلا أنه لا ينبع بالفعل زعيم على رأس الجميع، خاصة قبل ١٩١٣. فالشخصيات التاريخية الكبرى للحركة تحتل مكانات شرفية، كأحمد رضا، أو تنتقل إلى المعارضة، كابراهيم تيمو. وأبطال يوليو ١٩٠٨ لا يتصدرون المسرح بعد، حيث أعيد نيازى إلى ثكناته وأرسل انور إلىmania ليكون ملحقاً عسكرياً.

وتبدل اللجنة جهداً واسعاً لم نفوذها الى الولايات. ويجرى انشاء تنظيم هرمي كامل، يمتد من لجنة سالونيك المركزية الى الأندية المحلية، مروراً بشعب مدن الولايات. وهو هيكل غالباً ما «يوانزي» هيكل ادارة الولايات الذي يتالف من ولاة ومتصوفين وقائم مقams. وعلاوة على ذلك، فإن بوسع لجنة الاتحاد والترقي الاعتماد على شبكة غير رسمية من العلاقات تستند الى الصلات العائلية، وصلات الصداقة والزمالة التعليمية والحماية، والتي تجعل التنظيم بالغ الفعالية<sup>(٥)</sup>. وفي الولايات، يتquin على الشعب أن تكون مراكز للتقدم، تفتح المدارس، وتتوزع المؤلفات والصحف الدعائية، وتشجع الأنشطة الاقتصادية. ومن حيث الأساس، فإن جماعة تركيا الفتاة تريد أن تؤسس، بالنسبة للأتراك والمسلمين، هيكل جماعة كالهيكل الموجود بالنسبة للاليونانيين أو للأرمن أو لليهود، وسرعان ما سوف يتتسنى لنسق تضامن - والمصطلح مستعار من السوسيولوجيا الفرنسية - أن يكتسب خطوة في أوساط الاتحاديين.

وفي الأرياف، تستند اللجنة الى كبار ملوك الأرض. ومنذ ذلك الحين، يشكل هؤلاء الآخرين في البرلمان قوة سياسية حقيقة، يتزعمها نواب مؤثرون من جماعة تركيا الفتاة، كخليل مينتشى أو على چينانى أو مصطفى رحمى، المنحدرين من عائلات من كبار ملوك الأرض في ايجه وسوريا ورومilia بحسب الترتيب. وفي هذه الأزمنة التي تتميز بوقوع الامبراطورية في الاستدانة، تشكل الأرض مع ضريبة العشر المورد الأول للخزانة، وتمثل المصدر الرئيسي لترابع رأس المال؛ كما أنها الثروة الوحيدة التي تفلت بشكل كامل تقريباً من الهيمنة الأجنبية. وقلما يكون بوسع اللجنة التفكير في انهاء السيطرة السياسية والاقتصادية للأغوات (كبار ملوك الأرض). على العكس، إن سياستها الزراعية تمثل الى محاباتهم. واستلهاماً لأراء الاقتصاديين الليبراليين، يرى چاويد بك ان طريق التطور بالنسبة للامبراطورية العثمانية إنما يمر بالتخخص في المجال الزراعي. ولذا ينبغي تجهيز البلاد بالطرق وبالسكك الحديدية لتسهيل حركة الصادرات، ودعم الاستثمارات الزراعية الواسعة الموجهة نحو زراعة المحاصيل التي يمكن تسويقها.

على أن لجنة الاتحاد والترقي، وهي حركة انبثقت من مدن مقدونيا، إنما تستند أولاً وقبل كل شيء إلى ركيزة حضرية. وهي تجند أتباعها بشكل خاص بين صفوف البورجوازية الصغيرة في المدن الكبرى، بين صفوف المحامين أو المدرسين أو الأطباء أو الصحفيين، أو المستخدمين أو الموظفين، وبين صفوف التجار والحرفيين الأتراك المسلمين في مدن الأناضول. ويضاف إلى هؤلاء صغار الضباط من خريجي المدارس العسكرية (مكتبي)، المعارضين بوجه عام لكتاب ضباط النظام القديم، والذين يجري تجنيد الجناح النشيط للجنة من بين صفوفهم. وهكذا فإن اللجنة تمثل الطبقات المتوسطة التركية الصاعدة، التي تريد أن يجعل منها ركيزة دولة عثمانية محدثة.

وعلاوة على ذلك، فإن اللجنة تجتهد في تأطير وتعبئة الجماهير. فهي تسيطر في إسطنبول على الطوائف القوية لعمال الموانئ والبحارة. وهي تنظم اجتماعات حاشدة نجد على رأسها في أغلب الأحيان الصحفي حسين چهيد، أو «الفيلسوف» رضا توفيق، أو أيضاً الكاتبة الروائية خالدة أديب، وتدشن اكتتابات شعبية واسعة، لشراء سفن حربية مثلاً. والمثال النموذجي لهذه السياسة الخاصة باستخدام الجماهير الحضرية هو المقاطعة التي نظمتها اللجنة في أكتوبر ١٩٠٨ للمنتجات الواردة من النمسا (خاصة السكر والطرابيش) ردًا على خصم البوسنة والهرسك. والحال أن نجاح هذه العملية الأولى، والذي لا جدال في أنه يزعج النمسا، إنما يدفع جماعة تركيا الفتاة إلى اللجوء إلى هذا السلاح نفسه ضد التجار اليونانيين (بشأن أمور كريت) ثم ضد الإيطاليين عند غزو طرابلس الغرب. وخلف تنظيم هذه المقاطعات، التي يشكو منها بشكل خاص التجار المسيحيون الأكثر توجهاً إلى التجارة الخارجية، ترتسم فكرة سرعان ما سوف تتجه جماعة تركيا الفتاة إلى تطبيقها : خلق «اقتصاد قومي» (ملئ اقتصاد).

وهكذا فإن لجنة الاتحاد والترقي تمثل منظمة مركبة تتقمى في أن واحد إلى المحفل الماسوني والخلية الثورية وجماعة الكوميتاجى والحزب السياسي بالمعنى

الحديث للمصطلح. ووراء نبرة الكلام الليبرالية والديمقراطية، لم يفقد المنتمون الى جماعة تركيا الفتاة عاداتهم السابقة : الميل الى التكتم والسرية، نظام الشبكات المتوازية، فن التلاعيب بالجماهير وفن الدعاية، الذي يستخدمه بشكل خاص وباستاذية حسين چهيد في صحفة «تانين»، واللجوء الى الضغوط او، في نهاية الأمر، الى الوسائل العنيفة: وأسماء بعض صحفهم المحلية تذكر بذلك: سلاح (السلاح)، سونجو (الحرية)، كورشون (الرصاصة)، بيتشارك (الخجر)، بومبا (القنبلة).

وقد قام المنتمون الى جماعة تركيا الفتاة بالثورة في يوليو ۱۹۰۸ من اجل انقاذ وحدة الامبراطورية المهددة بدرجة خطيرة. ويمجد وصولهم الى الامساك بمقاييس حكم الامبراطورية، أصبح عليهم العمل على تطبيق الجزء الأول من شعاراتهم، «الاتحاد». فما هي السياسة التي سوف يتبعونها تجاه مشكلة القوميات؟ بالنسبة لهم، يعتبر الاتحاد اتحاد جميع العناصر العرقية (اتحاد - اي عناصر) في الامبراطورية، اي إنهاء الاتجاهات الخصوصية او الاستقلالية او حتى الانفصالية بين صفوف قوميات الامبراطورية، أكانت تتألف من مسلمين أم من غير مسلمين. وفي حالة غير المسلمين، تزيد جماعة تركيا الفتاة الانتهاء من الملل، الجماعات العرقية - الدينية شبه المستقلة، والتي تنظر اليها على أنها لا تتنمشي مع العصر وعلى أنها تمثل تحدياً حقيقياً للمفهوم الذي يتصورونه عن الدولة. ومن ثم فإنها تزيد ألا يوجد بعد يونانيون ويهود وأرمن وعرب وأنراك، بل أن يوجد مواطنون عثمانيون سواسية أمام القانون، لهم نفس الحقوق وعليهم نفس الواجبات. والحال أن جماعة تركيا الفتاة، المتأثرة بيعقوبية الثورة الفرنسية، بفكرة «دولة واحدة ولا تقبل التجزئة»، إنما تزيد فرض المركبة والتماثل والتسوية والترشيد.

لكن قوميات الامبراطورية لها مفهوم آخر عن الاتحاد. فبالنسبة لغير المسلمين، كان الاتحاد يعني المساواة بين الملل، اي صون، بل وحتى إنماء نظام الاستقلال

الثقافي، والذى يستمرون بحكمه يونانيين أولاً أو أرمنيين ثانياً، وعثمانيين ثالثاً، رعايا للإمبراطورية. والصفوات، كثمن لمشاركتها فى النضال ضد الاستبداد، تطالب بمكانة أوسع فى شئون الدولة، ويقدر أكبر من الحكم الذاتى، وتحت مصطلح الحكم الذاتى هذا، يحلم كثيرون بالاستقلال. وفيما يتعلق بالقوميات المسلمة غير التركية، فإنه إذا كانت ثورة يوليو لم تقابل، بوجه عام، بترحيب كبير من جانب الوجهاء العرب أو الألبانيين أو الأكراد الذين دلهم عبد الحميد، فإن الطبقات المتوسطة، والصحفيون والمثقفون على رأسها، قد رأت فيها فرصة لتحقيق تطلعاتها إلى العدل وإلى اللامركزية. ولم تكن المسألة بالنسبة لها مسألة دفاع عن امتيازات - لم تكن تتمتع بها (فيما عدا الألبان إلى حد معين) - ، بل مسألة حصول من إسطنبول على اصلاحات وعلى قدر أكبر من الحكم الذاتى.

والواقع أن هذه الاختلافات في طريقة فهم الاتحاد العثماني، والمطموسة مؤقتاً في فورة حماس الثورة، سوف تظهر بشكل سافر غداً يوليو. فمناخ الحرية يمنع تطلعات القوميات وسائل جديدة للتعبير عن نفسها، غير البندقية أو القنبلة : التطور غير العادى للصحافة، أولاً، مع ظهور صحف بשתى لغات الإمبراطورية، وتکاثر الأندية الثقافية أو الجمعيات ذات الأساس العرقى أو الدينى. بل إن الأكراد، الذين كان استيقاظهم القومى متاخراً، سوف تكون لهم في إسطنبول صحفتهم وجمعيتها، الجمعية الكردية للتعاون والترقى (كرد تعاون وترقى جمعيتى).

كما يتيح البرلمان للقوميات منبراً لاسماع صوتها. فإلى جانب المندوبين الأتراك الـ ١٤٧، يجرى في انتخابات عام ١٩٠٨ انتخاب ٦٠ عربياً و ٢٧ ألبانياً و ٢٦ يونانياً و ١٤ أرمنياً و ١٠ سلافيين و ٤ يهود. وال الحال أن برلماناً بمثل هذه الدرجة من اختلاط العناصر لابد له من أن يبرز بسرعة ما وصفته خالدة أديب على استحياء بـ «غياب الانسجام»<sup>(١)</sup>. وسوف تتجمع الأقليات مع العدد القليل من

النواب الليبراليين المنتهين الى حزب الأحرار (احرار فرقاسى)، والذين، بحكم كونهم ورثة لأفكار صباح الدين حول اللامركزية، يتخذون موقفاً اكثراً ليبرالية تجاه المشكلة القومية من لجنة الاتحاد والترقي. والى جانب الوسائل الشرعية، يتواصل الغليان القومى خلال شتاء ١٩٠٩ : فمن جديد تنتقل جماعات الكوميتاجى اليونانية والبلغارية الى الفعل ويجرى استئناف الصدامات بين الأكراد والأرمن فى الشرق، وتتشدد القلاقل فى البانيا. وهكذا، فإن اعادة الدستور، بدلاً من ان تخفف حدة المشكلات القومية، لا تؤدى إلا إلى زيادتها.

وفي البداية سوف تجرب جماعة تركيا الفتاة التفاوض. وهذا هو ما حدث مع ارمن حزب الداشناق أو البطريريكية اليونانية خلال فترة الانتخابات. على ان الجماعة، بعد انقلاب ابريل ١٩٠٩، والذى لعبت فيه الاقليات دوراً (الالبان) أو الذى ايدته (اليونانيون)، وبعد مجازر أضنه، التى دشت مناخ تخوف شديد لدى الأرمن، سوف تتجهد فى تطبيق تصورها المركزى للاتحاد عن طريق سلسلة من التدابير: اغلاق الجمعيات والأندية، بموجب قانون الجمعيات (جمعيتير قانونو) الصادر فى اغسطس ١٩٠٩، والذى تحظر المادة الرابعة منه «الجمعيات السياسية التى تستمد غايتها أو اسمها من عرق أو من قومية»؛ والقضاء على الجماعات المسلحة فى مقدونيا بموجب القانون الخاص بمكافحة الجماعات المسلحة فى روميليا، والقانون الخاص بالأعمال اللصوصية وأعمال قطع الطرق؛ والزام غير المسلمين باداء الخدمة العسكرية. وأخيراً، فإن جماعة تركيا الفتاة تفك فى تعزيز توحيد البلاد عبر مركزة النظام التعليمى وفرض تفتيش على مدارس الاقليات والسعى الى فرض اللغة التركية فى المدارس والمحاكم. أى عبر انتهاج سياسة عثمانية ثقافية. وإن تؤدى هذه التدابير كلها إلا الى استثنارة السخط، لدى الالبانين كما لدى عرب سوريا، مروراً بيوناني وأرمن العاصمة.

ويتمثل هدف آخر لجماعة تركيا الفتاة فى تفادى تدخل الدول العظمى فى مقدونيا، والذى يشكل مدخلاً الى تمزيق الامبراطورية وتقسيمها. وإذا كانت

الجماعة تتالف من وطنين متحمسين، فإنها تريد الحفاظ على وحدة أراضي الدولة في مواجهة الامبراليات، وانهاء الامتيازات والتدخلات الأجنبية في الامبراطورية. وفي النهاية، فإن طموحها يتمثل في الانتقال بالامبراطورية من حالة شبه مستعمرة مستغلة من جانب الدول العظمى إلى حالة دولة ذات سيادة تهيمن على مواردها الخاصة. وهو برنامج لا يخلو من الطموح: فللتتحول إلى «يابان الشرق الأدنى»، يتعمد الحفاظ على سيادة الدولة، مع مد اليد إلى أوروبا: محاولة الغاء الامتيازات مع مواصلة طلب عون رساميلها وخبراعها وهو برنامج لا يختلف كثيراً، من حيث الأساس، عن برنامج عبدالحميد. والفارق هو الوسائل المعتمدة للوصول إلى ذلك.

وتتصور جماعة تركيا الفتاة أنها قد قطعت شوطاً طويلاً على الطريق باعادتها للعمل بالدستور. فهي تتصور أن الدستور سوف يفرض الاحترام على أوروبا ويحول دون تدخلها ويرد للدولة اعتبارها ويؤدي إلى تدفق الرساميل الأجنبية التي أشار چاوید، في سلسلة من المقالات في صحيفة «صباح»، إلى أهميتها بالنسبة لتطور البلاد. ومن هذه الزاوية، فإن احداث اكتوبر ۱۹۰۸ سوف تقابل بوصفها تخلياً للأمل.

كما يجب العمل على الدفاع لدى الأوروبيين عن الصورة المميزة للنظام الجديد، وإطلاعهم على توجهه الليبرالي وطمانتهم على مصالحهم. وهكذا فإن عدداً معيناً من المنتجين إلى جماعة تركيا الفتاة والذين مكثوا في باريس سوف يصدرون منذ شهر اغسطس ۱۹۰۸ صحيفة دعائية، هي صحيفة تركى نوڤيل، التي تتخذ موقف المدافع عن النظام الجديد وتجعل من نفسها رسول الصداقة الفرنسية- العثمانية، وتأيد الفكرة التي تذهب إلى أن الدولة العثمانية يجب أن تنضم إلى الوفاق الثلاثي، مع المطالبة في الوقت نفسه بالغاء الامتيازات. كما أن جماعة تركيا الفتاة سوف تضطلع بجولات اعلامية ودعائية في العاصمة الأوروبية الرئيسية. وسوف يزور احمد رضا والدكتور ناظم باريس ولندن في اكتوبر - نوفمبر ۱۹۰۸ لتوضيح اتجاه ثورة تركيا الفتاة ودور لجنة الاتحاد والترقي.

وكان عبد الحميد قد راهن بكل شيء على ألمانيا. وجماعة تركيا الفتاة تريد التخلص من هذا الاحتكار وتدعشين سياسة توازن بين الدول. وهذه الرغبة في التوازن تتجلّى مثلاً في اختيار الخبراء الأوروبيين. فإذا كان تدريب الجيش البري يستمر على أيدي ضباط ألمان (سوف يستأنف ثون دير جولتز الخدمة في ديسمبر ١٩١٠)، فإن إصلاح البحرية يوكل إلى فريق يقوده إنجليزي، هو الأميرال جامبل، بينما توكل إعادة تنظيم الچندرمة إلى الفرنسيين.

على أن السياسة الخارجية لجماعة تركيا الفتاة سوف تصطدم بصعوبات جسيمة. فتكوين الكتل، الوفاق الثلاثي ضد التحالف الثلاثي، واحتدام اندفاع الامبراليات، يجعل مهامها شاقة بشكل خاص. ففي غضون سنوات قليلة، كان الوضع في الشرق الأدنى قد تغير: فقد أصبحت السياسة النمساوية في البلقان أكثر عدوانية. وروسيا، بعد خيباتها في الشرق الأقصى، تحول من جديد إلى الامبراطورية العثمانية، حريصة على أن تؤمن عبر المضائق صادرات القمح التي أصبحت حيوية بالنسبة لاقتصادها ومتعرقة إلى إنشاء شبكة للسكك الحديدية في آسيا الصغرى، ترقباً لثارة مسألة الاصلاحات الأرمنية. وفي الآناضول وفي الولايات العربية، تتم المواجهة بين ألمان وإنجليز وفرنسيين حول سكك حديد بغداد، وسرعان ما سوف تتم حول آبار بترويل الموصل. بل إن هناك قادمين جداً، هم الأميركيون، الذين يتقدموν كشركاء قادمين في إنشاء شبكة للسكك الحديدية في الآناضول الشرقية (مشروع تشيسستر). ومن جهة أخرى، فإن الدول العظمى، التي تسارع إلى التصدي إحداها للآخر عندما تتصادم مصالحها سوف تجد نفسها موحدة الصف عندما تتعرض إمتيازاتها للخطر أو عندما يجري المساس بالامتيازات.

وكانت جماعة تركيا الفتاة نفسها منقسمة على نفسها فيما يتعلق بتسخير السياسة الخارجية. فغالبية المدنيين، المشربين بفكرة الحرية والتقدم، يشعرون بقدر

كبير من التألف مع إنجلترا وفرنسا. إنجلترا، لاعتبارات ايديولوجية («أم البرلمانات») وعملية، لأنها الأقل تورطاً نسبياً في الاستغلال الاقتصادي للإمبراطورية. وفرنسا، لاعتبارات هي في أن واحد عاطفية، لأن كثريين من المتنمرين إلى جماعة تركيا الفتاة قد أقاموا فيها خلال فترة نفيهم في أوروبا، وثقافية، لأنهم وجدوا في التاريخ (الثورة) والفكر الفرنسي (الوضعية) جانباً كبيراً من مصادرهامهم. إلا أنه يوجد، خاصة في الجيش، أنصار حاسمون لألمانيا، خاصة كبار الضباط الذين تعلموا في ألمانيا، كمحمود شوكت باشا، أو أحمد مختار باشا. وهو انقسام يتناسب مع استراتيجيات متباينة: فالآوائل يفكرون أو لا في التقدم الاقتصادي للبلاد، والآخرين يفكرون في الدفاع عنها. النمو أم الدفاع؟ إنها معضلة ترمز إليها المواجهة بين چاوید بك ومحمد شوكت باشا حول الميزانية. وخيار يعتبر خياراً للسياسة الخارجية.

وخلال الشهور التي تلتها ثورة يوليو، تتمتع بريطانيا العظمى بهيبة عظيمة في إسطنبول<sup>(٧)</sup> لكن الآمال المتعلقة عليها سرعان ما سوف تمنى بالخيبة. ففي أكتوبر ١٩٠٨، تقدم جماعة تركيا الفتاة إليها، دون طائل، عرضاً بالتحالف. والواقع أن وزارة الخارجية (البريطانية) والسفارة البريطانية في إسطنبول على حد سواء تكتنان مشاعر معادية للأتراك بقوة وتخوفان من الأثر المدمر الذي قد يكون للدستور العثماني على مصر وعلى الهند. وعزل كامل باشا المالي للإنجليز لا يصلح الأمور. والحال أن الإنجلز، مع المجازفة ببرؤية ملكية دستورية في إسطنبول، يفضلون رؤيتها في أيدي ليبراليين لا في أيدي يعاقبة كالاتحاديين. ومن هنا الدعم المنوح للمعارضة الليبرالية خلال شتاء ١٩٠٩. ومن جهة أخرى، فإن بريطانيا العظمى تريد مراعاة حلفائها في الوفاق الثلاثي، خاصة روسيا، وحماية الجناح الشمالي - الغربي للهند. وفي عام ١٩٠٩، عندما تسعى إلى تجديد عقد شركة لينش الملاحية بشأن نهر دجلة والفرات، فإنها تصطدم بمقاومة عنيفة من

جانب الأعيان والنواب العرب. وإذا يجد الصدر الاعظم حسين حلمى باشا نفسه بين نارين، فإنه يضطر إلى التناهى.

ومع فرنسا، أيضاً، تصبح العلاقات صعبة، بالرغم من رأس مال التعاطف معها والذي يكتن في البداية الثوار الذين يعلنون على المكشوف تعليقهم بمبادئه. لكن فرنسا كانت مشغولة بمسألة المغرب الأقصى. ولما كانت حريصة علىصالح المالية والاقتصادية والثقافية الضخمة التي راكمتها في الإمبراطورية، فإنها تتخوف من النزعة القومية لجماعة تركيا الفتاة، ومن موقفها المريب تجاه مؤسسات كادارة الدين العام أو إدارة التبغ. وفي عام ١٩١٠، لمواجهة النفقات العسكرية المتزايدة خصوصاً، يزور چاويد بك باريس للتفاوض على قرض جديد، لكنه يرجع خالي اليدين، لأن الحكومة الفرنسية تطلب ضمادات إدارة وضمادات سياسية (خاصة مشتريات من العتاد العسكري) بدت له غير مقبولة. وفي صحيفة تأمين، يشن حسين جهيد حملة شعواء على موقف الفرنسيين، الذي كتب أنه يشكل «إساءة» حقيقة «لكرامة واستقلال تركيا».

مسألة لينش وفشل الحصول على قرض فرنسي: مسألتان تصوران صعوبة العلاقات بين دولة تمر بضائقة من الناحية المالية لكنها غيورة على استقلالها وأوروبا جد عازمة على انتزاع مال من وراء دعمها. وبين هذين المطلبين المتناقضين، تجد الإمبراطورية العثمانية نفسها في طريق مسدود. وعندما تهاجم إيطاليا طرابلس الغرب، سوف تكون (الإمبراطورية العثمانية) أكثر عزلة من ذى قبل.

## الانتكاسات الأولى : طرابلس الغرب، البانيا

منذ زمن بعيد وإيطاليا تثبت عينيها على طرابلس الغرب. فالرغبة في العثور على تعويضات عن الوجود الفرنسي والإنجليزي في شمال إفريقيا، والاندفاع

النمساوي في البلقان، وقرب بلد يتميز بسمات «أرض موعودة»، وذكريات الوجود الروماني، والثروة التي يسود الاعتقاد بأنها موجودة هناك، والفكرة التي تفرض نفسها والتي تذهب إلى أن «الثمرة قد نضجت»، كل ذلك يحرك الخيالات في إيطاليا فريسة للحمى القومية والإمبريالية. وبهتم بذلك البيروقراطيون والسياسيون والصحفيون ورجال الأعمال. فبوسع طرابلس الغرب أن تكون مخرجاً للفيضان الديموغرافي في جنوب إيطاليا والذي يصب في أمريكا. وحتى قبل أن يفتح بنك روما (بانكو دي روما) له مكتباً في اسطنبول، كان قد انفرس بالفعل هناك، فقد انخرط في برنامج طموح للاستثمارات، في السكك الحديدية والملاحة والموانئ والتحديث الزراعي (إنتاج زيت الزيتون)، ناهيك عن شراء الأراضي، ممهداً المجال بذلك أمام نفوذ سياسي. لكن ما يدفع إيطاليا إلى الانتقال إلى الفعل هو مسألة المغرب الاقصى: بسبب الاتفاques الفرنسية - الألمانية التي تمنع فرنسا حرية التصرف في مقابل تعويضات لألمانيا، يحين الوقت لكي تتحرك إيطاليا.

وتدرك جماعة تركيا الفتاة الخطر الذي يهدد آخر ولاية لها في إفريقيا. وقد حاولت كسر شبه الاحتياك الاقتصادي الإيطالي باجتذاب استثمارات من بلدان أخرى. وهكذا، ففي مارس ١٩١٠، نجد أن إلى طرابلس الغرب الجديد، إبراهيم باشا، يدعو رأس المال الأمريكي إلى المجيء لاستغلال الفوسفات. لكن (جماعة تركيا الفتاة) تهمل، في الوقت نفسه، الدفاع عن الولاية. وكانت الميليشيا التي كانت موجودة في زمن عبدالحميد قد شلت شمالها بعد ١٩٠٨، حيث جرى سحب قوات لمواجهة قلائل اليمن.

وفي ٢٩ سبتمبر ١٩١١، مع انتهاء مهلة الإنذار الذي وجهته السلطات الإيطالية، يجري إعلان الحرب. وفي ٤ أكتوبر، تنزل القوات الإيطالية في ولاية طرابلس الغرب. وفي غضون أسبوع قلائل، تستولى على المنطقة الساحلية دون أن تواجه مقاومة جادة. وفي بداية نوفمبر، يصبح بواسع إيطاليا أن تعلن رسمياً ضم مدینتى طرابلس الغرب وبنغازى.

لكن المقاومة العثمانية سرعان ما سوف تنظم نفسها. فالواقع أن الرهان كان كبيراً : فإذا ما ظهر أن الاتراك عاجزون عن الدفاع عن ولاية طرابلس الغرب، فإن عرب ولايات الشرق الأوسط يجذبون بفقدان الثقة في الحماية التي تزعم اسطنبول أنها توفرها لهم في وجه الإمبريالية الغربية. وتؤدي الحرب التركية - الإيطالية إلى إيقاظ مشاعر الوحدة الإسلامية في العالم الإسلامي. وهي تحفز فورة تضامن واسعة وتشير حماس النفوس في تركيا نفسها إلى الجهاد. وذلك إلى الدرجة التي يضطر معها حسين چهيد، في «تافين»، إلى حد مواطنبيه على التزام الهدوء، وذلك، فيما يقول، للحيلولة دون اثارة انزعاج إنجلترا التي تعتبر مساندتها ضرورية لحل الأزمة. ويجرى إرسال أنور إلى ولاية طرابلس الغرب مع حفنة من الضباط، لتنظيم المقاومة في الداخل عن طريق تجميع بقايا الحاميات العثمانية والدخول في تحالف مع السنوسيين. وهكذا تبدأ حرب عصابات سوف تستمر سنوات طويلة. ولعجز إيطاليا عن التغلغل داخل ولاية طرابلس الغرب لتدعم سيطرتها، فإنها تحول الأنظار بقصفها للدردنيل وباستيلائها على جزر الධبيكانيز (أبريل ١٩١٢).

وفي تلك الاثناء، على الطرف الآخر للإمبراطورية، في Макدونيا، وخاصة في ألبانيا، لا يتوقف الوضع عن التدهور. فمنذ وقت طويل، كان الألبانيون يشكلون أحد أعمدة الدولة العثمانية، وقد حصلوا على معاملة تفضيلية من جانب المسلمين. وتمكن عبد الحميد من كسب تأييد الزعماء الألبانيين. وغالباً ما لعب الألبانيون دوراً أساسياً في حركة تركيا الفتاة (ابراهيم تيمو مثلاً) وفي الثورة نفسها (نيانى)، أملاً في أن النظام الجديد سوف يتجاوب مع التطلعات إلى الحكم الذاتي والتي عبرت عن نفسها في زمن مؤتمر برلين. وفي نوفمبر ١٩٠٨، انعقد في موناستير مؤتمر قومي البانى يوحد المسلمين والأرثوذكس والكاثوليك، أكد دعمه لجماعة تركيا الفتاة. إلا أنه سرعان ما تستثير اتجاهات المركزة لدى هذه الجماعة غالباً في الجبل الألباني.

وبينما كان النواب اللبنانيون في مجلس النواب، وعلى رأسهم اسماعيل كمال، يحتاجون على السياسة التي تنتهجها جماعة تركيا الفتاة، يتحول الغليان إلى تمرد سافر في كوسوفو في عام ١٩١٠. وفي حين أن الدولة لم تتحسس في العصر العثماني قوتها في الجبل اللبناني، فإن سياسة المركزة التي تنتهجها جماعة تركيا الفتاة تنزع إلى فرض نفسها فيه. وسوف يحتج اللبنانيون على المحاولات التي ترمي إلى ان تفرض عليهم ضرائب جديدة وتعداد سكاني ومدارس تركية واستخدام اللغة التركية، والأبجدية العربية في كتابة لغتهم الخاصة. أما القانون المضاد للجماعات المسلحة، والذي يأمر بنزع سلاح الجماعات السكانية المدنية، فهو يقابل باستثناء بالغ في بلد يعتبر فيه التأثر نوعاً من عادة قومية. ويشعر اللبنانيون الكاثوليك بالسخط تجاه الإلزام بالخدمة في جيش السلطان.

وفي وجه الانتفاضة اللبنانية، سوف تلجأ جماعة تركيا الفتاة إلى القمع الوحشي (حملات چواد باشا وتورجوت باشا) والى تهدئة الخواطر بشكل تناوبي. وفي عام ١٩١١، نجد ان حرب العصابات، التي غذتها اسلحة مهربة من الجبل الأسود المجاور، تستأنف مسيرتها، اعتماداً على المسيحيين والمسلمين الذين يبردون قبل كل شيء هويتهم اللبنانية. وتدعى لجنة قومية لبيانية تأسست في فلورا إلى اتحاد الولايات اللبنانية في البانيا موحدة لها بولانها وادارتها وجيشها. وفي أغسطس ١٩١١، يبدو أن الحكومة تتراجع، لكن الموقف يظل غير مؤكداً : ففي ربيع ١٩١٢، تثور البانيا من جديد ثورة سافرة.

وهذه الأحداث التي تدور على أطراف الامبراطورية لها أصداء عميقة في اسطنبول وتدشن سلسلة من الأزمات السياسية. فمنذ الغزو الإيطالي في طرابلس الغرب، يضطر الصدر الأعظم ابراهيم حق باشا إلى ترك مكانه لأحد العائدين، وهو سعيد باشا. ويتعزز المعارضة. وفي نوفمبر ١٩١١، يتشكل في مجلس النواب حزب جديد، هو حزب الإئتلاف الليبرالي (حرية واتفاق فرقاسى)، الذي يوحد كل

الساخطين على النظام. وهذا الحزب الذي يحركه فريد باشا داماد وكامل باشا وصباح الدين، والذي يجمع منذ البداية عدداً معيناً من النواب في مجلس النواب، سرعان ما يصبح بؤرة معارضة برلمانية تنتقد النزعة المركزية لدى جماعة تركيا الفتاة واستمرار حالة الحصار، وديكتاتورية اللجنة التي يصعب التستر عليها، وحكم أوليغاركية مستهترة، واللجوء إلى العنف. ومنذ شهر ديسمبر، في انتخاب جزئي في إسطنبول، يجري انتخاب مرشح من مرشحي الحزب الجديد، هو طاهر خير الدين.

ونظراً للضعف الذي أصابها من جراء هذه التطورات الخارجية والداخلية، فإن اللجنة تسارع إلى استعادة موقعها بالتوصيل إلى حل البرلمان (يناير ١٩١٢). والحال أن جماعة تركيا الفتاة، الحزب الوحيد المنظم بشكل حقيقي في كل الإمبراطورية، والذي يتمتع بإمكانات لا يملكونها منافسوه - خاصة حزب الائتلاف الليبرالي - ، والذي يستخدم لصالحته القوانين الخاصة بالنشر وبالجمعيات وبالجمعيات، كما يستخدم وسائل ضغط، بل ويستخدم العنف - وهو ما سوف يؤدي إلى تسمية انتخابات أبريل بـ «انتخابات العصا الفليطة» (سوپالي سيتاشيم) - ، سوف تحصل علىأغلبية ساحقة في المجلس النيابي الجديد، الذي لا ينتخب إليه غير ستة نواب من صفوف المعارضة. وعندئذ تكون اللجنة في أوجها، وذلك بقدر ما أن الخطر الإيطالي يجعلها تبدو في مظهر الملاذ الوحيد. وفي وزارة سعيد باشا الجديدة، يجرى تمثيل الاتحاديين بدرجة أكبر، ويستعيد چاوید بك منصب وزير الشئون المالية.

لكن انتصار جماعة تركيا الفتاة كان هشاً. ففي ذروة قوتها، سوف تسقط اللجنة فجأة خلال صيف ١٩١٢. ومن خلال مفارقة مأساوية، تجيء الضربة من مقدونيا، الأقليم الذي كان قد ظل مخلصاً بامتياز للجنة. وتتشكل قوة الضربة بين صفوف الضباط المنتدين إلى الأندية المعادية للاتحاديين. وفي ربيع ١٩١٢،

وبالاتصال معهم، تتشكل في اسطنبول جماعة الضباط المخلصين (خلاصكار ضابطان) العازمين على إنهاء الاضطهاد الذي تمارسه اللجنة وعلى إبعاد الجيش عن السياسة. وتبؤى التهديدات بالتدخل العسكري والضغط إلى تتحى سعيد باشا في ١٧ يوليو. وبعد ذلك بعده أيام، يدعو السلطان مختار باشا الغازى إلى تشكيل وزارة جديدة، هي «الوزارة العظمى»، التي يتم استبعاد جميع الاتحاديين منها. وفي ٥ أغسطس، يجرى حل البرلمان، بما يؤدي إلى ا فقد جماعة تركيا الفتاة آخر موقع سياسي لها. ولم يحدث من قبل قط أن كانت اللجنة في مثل هذه الهاوية.

وتمر البلاد في الوقت نفسه بأزمة معنوية عميقة. إذ يبدأ التشكيك في التوجهات والأيديولوجيات. ويؤدي العدوان الإيطالي وعدم تحرك الدول العظمى والانفصالية الألبانية إلى زيادة حدة الاتجاه المعادي للغرب بين صفوف المثقفين المسلمين والمسلمين إلى التشديد بدرجة أكبر على أواصر التضامن الإسلامي وإلى التنديد النشيط بالآثار السيئة للنزعات القومية في البلدان الإسلامية. وفي أواخر ١٩١١ ومستهل ١٩١٢، نجد أن الروح «الليبرالية» لمجلة «صراط - إى مستقيم» تتلاشى تدريجياً لحساب تصور تقليدي أكثر للدين. ويكتف المثقفون «الحداثيون» عملياً عن الكتابة لها. وتحت اسم «سبيل الرشاد»، تصبح المجلة لسان حال إسلام محافظ.

والاتجاه التغريبي هو نفسه يفقد سرعته. وقد اعترف بذلك صحفي شاب من صحفيي ذلك العصر : «لقد اجتنبنا التغريب من نواح كثيرة. لكن الغرب هو الامبرialisية.. وطالما كان البلد شبه مستعمرة في أيدي الامبرialisيين وطالما ظلت الامتيازات قائمة، فقد كان من الصعب الدفاع عن الغرب»<sup>(٨)</sup>. وفي مجلة «اجتهاد»، سرعان ما سوف يخفف چلال نوري من غلواء هذا الاتجاه ويدعو إلى تغريب أكثر اعتدالاً وانتقائية بكثير من ذلك الذي دافع عنه عبدالله جودت.

وأمام أزمة هذه الأيديولوجيات «التقليدية»، تبدأ النزعة القومية التركية في التعزز في ١٩١١ - ١٩١٢. وبفضل الجهود المشتركة من جانب المهاجرين من روسيا، كيوسف أكتشورا أو أحمد أغاجلو، ومتقين أتراك، كمحمد أمين، ينظم التيار نفسه : ففي أغسطس ١٩١١، يجرى تأسيس جمعية البلاد التركية (ترك يوردو چمعیتى)، التي تصدر اعتباراً من نوفمبر مجلة «ترك يوردو»، لسان الحال الرئيسي للحركة القومية. ولا تعود المسألة بعد مجرد مسألة تنمية اللغة التركية وايجاد أدب «قومي»، بل مسألة عمل في جميع المجالات، التاريخية والثقافية والاجتماعية والاقتصادية، من أجل وحدة جميع الأتراك، داخل وخارج الامبراطورية. والحال أن مجلة «ترك يوردو»، التي تروج لنزعة الجامعة التركية، سرعان ما تشهد نجاحاً فائقاً. وبعد ذلك بعدة أشهر، في مارس ١٩١٢، يتأسس في إسطنبول منتدى «قومي»، هو المنتدى التركي (ترك أوجاغى)، الذي يتمثل هدفه في العمل على النهوض الثقافي والاجتماعي والاقتصادي لجميع الأتراك. وهو يضم هو أيضاً مهاجرين أتراك من روسيا (كأحمد أغاجلو ويوسف أكتشورا) ومتقين أتراك كمحمد أمين وضياء جوقلب وحمدا الله صبحى. وتتجدر الاشارة إلى أن مبادرة انشاء هذا النادي كانت قد اتخذت قبل ذلك بعدة اشهر من جانب عدد من طلاب المدرسة الطبية.

والواقع ان الشبيبة كانت ناضجة لتبني الأفكار الجديدة. ولما كانت (الشبيبة) قد تكونت في نشوة ثورة تركيا الفتاة، فإنها قد انتقلت من أوهام الى اوهام. ولما كانت مبرحة أمام عجز الدولة ومشمئزة من الأعراف السياسية، فقد كانت بحاجة الى مجالات أخرى للحركة واللحظ. ولما كانت لا تتعرف على نفسها لا في إسلام محافظ بشكل متزايد ولا في غرب عدواني بشكل متزايد، فإنها تنهك في البحث عن هويتها. ويميل البعض الى حلول متطرفة : الروح البطولية الوطنية التي سوف تدفع حفنة من الفدائين الى السير في اثر أنور في رمال برقة، أو يوتوبيا الجامعة التركية التي تؤدي الى سباحة الخيالات في برارى ما وراء القوقاز، صوب طوران

الأسطورية التي يتحدث عنها جوغلب، لكن المسألة بالنسبة للغالبية هي بوجه خاص مسألة عشر على وسيلة جديدة لإنقاذ الدولة العثمانية.

وسوف يؤدي تصاعد الأخطار في مقدونيا إلى دفع وزارة احمد مختار الجديدة إلى ايجاد حل سريع للمشكلة الألبانية ولحرب طرابلس الغرب. ففي ٤ سبتمبر ١٩١٢، تستجيب الحكومة لجميع مطالب القوميين الألبانيين. ومنذ ذلك الحين تصبح الباانيا مستقلة من الناحية العملية. وفي ١٥ أكتوبر، يقبل الباب (العالى) التعامل مع ايطاليا ويتم توقيع الصلح في معاهدة أوشى (١٥ اكتوبر ١٩١٢) : وتعترف الحكومة العثمانية بضم طرابلس الغرب وبيرقة حيث يحتفظ السلطان، بوصفه خليفة، بسلطته الروحية على المسلمين. ويتعهد الإيطاليون من جهة أخرى بالجلاء عن جزر الدوديكانيز، لكن اندلاع الحرب البلقانية سوف يسمح لهم بالبقاء على وجودهم فيها. لقد كفت الامبراطورية العثمانية عن الوجود في افريقيا، تمهدًا لاختفائها من أوروبا.

## الامبراطورية في حرب (١٩١٣ - ١٩١٨) الحروب البلقانية

إذا كانت الحكومة العثمانية تنتهي إلى قبول توقيع الصلح مع ايطاليا، مستجيبة لجميع مطالب هذا البلد، فإنها تفعل ذلك لأن خطراً جديداً، جسيماً بشكل آخر، يلوح بشكل متزايد الوضوح في الأفق : اقتراب حريق عام في البلقان.

وكانت النار راقدة تحت الرماد منذ عدة سنوات. ذلك أن ضم البوسنة والهرسك من جانب النمسا، وأعلن الاستقلال البلغاري، وعودة الغليان التحريري التوحيدى في كريت قد حركت من جديد، منذ خريف ١٩٠٨، شهوة الدول البلقانية. وكانت تركيا قد أثبتت عجزها الواضح في وجه هذه الاعتداءات بحيث انه بات

جلباً أنها سوف يتعين عليها، عاجلاً أم آجلاً، التخلّى عن أراضيها الأوروبيّة. وفي صوفيا، نجد أن فرديناند، الذي لبس تاج «قيصر البلغار»، يحلم بالفعل باستعادة الإمبراطوريّة البيزنطيّة لحسابه ولا يتزدّد في الظهور بمظهر ملك بيزنطى. أما صربيا، الغاضبة من اضطرارها إلى قبول الهيمنة النمساوية على البوسنة، فإنّها تعزّى نفسها باطّماع في مقدونيا. في حين أن اليونان، تحت قيادة كريتى، هو أيليفثيريوس ثينيزيulos، سوف تحدّد لنفسها هدف إعادة توحيد جميع «الأراضي اليونانية».

وكان الخطر قد أخذ يرتسم حتى قبل نشوب الحرب الإيطالية - التركية. ومنذ شهر إبريل ١٩١١، نجد أن ثينيزيulos، بدعم من روسيا، يقترح على جيشوف، رئيس وزراء بلغاريا، تحالفاً بين البلدين. وبعد ذلك بوقت قصير، يسجل أنصار وفاق صربي - بلغاري إنتصاراً هاماً بحصولهم من البطريرك اليوناني على إعلان مؤيد لفكرة اتحاد جمركي بلقاني (نوفمبر ١٩١١). وفي مستهل عام ١٩١٢، نجد أن الاعياد التي أقيمت في صوفيا احتفالاً ببلوغ واي العهد بوريس قد جرت أيضاً تحت شعار تقارب بين خصوم الإمبراطوريّة العثمانيّة.

وبعد هذه الملاقات الأولى، والتي لا تبشر بأي خير لتركيا، يتسرّع فجأة اللجوء إلى التحالفات. ففي مارس ١٩١٢، بينما كانت الأزمة الإيطالية - التركية ماتزال في أوج حدتها، توقع صربيا وبلغاريا معاً هدنة تنص إما على تحقيق الحكم الذاتي لمقدونيا، أو - في حالة اتضاح استحالة ذلك - تقسيمها، على فرض احراز انتصار على العثمانيين. وبعد ذلك بشهرين (٢٩ مايو ١٩١٢)، يتلو هذا الاتفاق الأول تحالف يونياني - بلغاري يتعهد بموجب البلدان، مع تجنب الاشارة إلى المشكلة المقدونية، بتبادل المساعدة فيما بينهما في حالة وقوع هجوم تركي. وأخيراً، في أوائل الخريف، ينضم الجبل الأسود، هو أيضاً، إلى الائتلاف البلقاني بتوقيعه اتفاقاً عسكرياً مع بلغاريا أولاً (٢٧ سبتمبر)، ثم مع صربيا (٦ أكتوبر).

أما أن هذه الترتيبات لا يمكنها إلا أن تقود إلى هجوم منسق على الامبراطورية العثمانية فهو أمر لا يحتاج إلى دليل. ويتم استشعار الخطر بسرعة بالغة في إسطنبول. ولكن كيف يمكن مواجهته؟ لقد كان الوضع يبدو جد خطير بحيث أن تركيا، منذ أواخر عام ١٩١١، تشهد نوامات سياسية شديدة تؤدي إلى اصابة العمل الحكومي بشلل جزئي. وعلاوة على ذلك، فإن الجيش العثماني يبدو بالغ الهشاشة: لقد استيقظ لتوه من السبات الذي كان غارقاً فيه خلال السنوات الأخيرة لعهد عبدالحميد ووجد نفسه منخرطاً في عملية تجديد - تجديد الكوارن، تحديث التسلح، تغيير المفاهيم الاستراتيجية، الخ، وهي عملية كانت بعيدة عن أن تكون ناجزة. وأمام تصاعد الأخطار، تجنب الباب العالي أكثرها ضغطاً : فقد انخرط في محادلات صلح مع إيطاليا سعياً إلى التمكّن من تركيز كل قواه في Макدونيا؛ كما عمل على إنهاء التمرد الألبانى الذي كان يشعل الحدود الغربية للإمبراطورية منذ عامين؛ وأخيراً، فإنه قد زاد تحركاته لدى الدول، مطالباً إياها بالضغط على الدول البلقانية حتى ترجع إلى مشاعر أقل ميلاً إلى الحرب. لكن الوقت كان جد متاخر لذلك. لأن ميكانيزم الحرب كان قد تحرّك بالفعل.

والسيناريو كلاسيكي. ففي ٣٠ سبتمبر ١٩١٢، يأمر خصوم الإمبراطورية العثمانية بالتعبئة العامة. وفور ذلك يصل إنذار الدول البلقانية : إذ تجرى دعوة الباب (العالى) إلى تعيين حاكم عام سويسرى أو بلجيكي في Макدونيا، وإلى إنشاء جمعيات تشريعية محلية، وإلى تشكيل قوات من الجندرمة تحت قيادة أوروبية، وإلى تطبيق الاصلاحات التي نصت عليها معاهدة برلين تحت اشراف سفراء الدول العظمى وممثلي الدول البلقانية الكبرى. وفي إسطنبول، يجري السعي إلى المراوغة: فالحكومة تعلن استعدادها لتحقيق الاصلاحات الضرورية، لكنها ترفض تقديم ضمانات مادام البرلمان غير منعقد. فهل هذا رفض لسماع الدعوى؟

هكذا، على أية حال، تفسر الدول البلقانية المؤلفة الرد التركي. ومنذ ذلك الحين لا يبقى أمامها بعد غير العثور على ذريعة لبدء الأعمال الحربية. وفي ٨

اكتوبر، يتم ذلك: فتذرعاً بالقلق الحدودية، يبادر الجبل الأسود بارسال قوات الى البنية الشمالية والى سنجق نوفيپازار. ويجرى توجيه مذكرات ومذكرة مضادة. وهو باليه دبلوماسي يشارك فيه ممثلو الدول العظمى، ولكن فى دور كومبارسات يتظاهرون بأن الأحداث قد تجاوزتهم. وفي برلين كما فى لندن، ينتهى الرأى الى أن من الأفضل الانتظار. وسوف يصل الأمر بالمستشارية البروسية الى حد دعوة الحكومة البريطانية بلا حرج الى ترك الدول البلقانية تتبرغ فى الحرب قبل أى تدخل. وبالرغم من العزلة التى تجد الامبراطورية العثمانية نفسها فيها، فإنها تصر على عدم السماح لنفسها بال تعرض للاذلال. وفي ١٧ اكتوبر، يجرى إصدار امر رسمي الى سفيرى صربيا وبلغاريا بمعادرة اسطنبول. وفي اليوم نفسه، يتم اعلان الحرب رسميا. وبالنسبة للعثمانيين، تتحول الأمور بسرعة بالغة الى كارثة. فمنذ بداية نوفمبر، نجد أن البلغار، الذين غزوا ثراس الشرقية وحاصروا مدينة ادرنة (نهاية اكتوبر)، يصلون الى خنادق تشارتالجا، الخط الأخير للدفاع العثمانى أمام اسطنبول. أما اليونانيون فإنهم، بعد اعلانهم ضم كريت ووضع ايديهم على جزء آخرى مختلفة، يحتلون ابيروس ومقدونيا الجنوبية، منتزعين سالونيك بالكاد من البلغار (٨ نوفمبر). وأخيراً، فإن الصربين يوطدون مواقعهم فى مقدونيا الشمالية وفي كوسوفو، بينما يحاصر حلفاؤهم من الجبل الأسود سكوتارى، فى البنية. وفي غضون أسابيع قليلة، تفقد الامبراطورية العثمانية كل اراضيها الاوروبية تقريباً.

والوضع ميئوس منه الى اقصى حد بحيث اننا نجد، في اسطنبول، أن حزب الائتلاف الليبرالى، الحاكم منذ تدخل «الضباط المخلصين» في يونيو ١٩١٢، سوف يقرر الاستعاضة عن الصدر الأعظم احمد مختار باشا بـرجل محنك في السياسة العثمانية معروف بعمالته للانجليز، هو كامل باشا. أليس حل الأزمة، كما هو دائماً، بـايدي الدول؟ وعلى الفور يحدد الصدر الأعظم الجديد لنفسه مهمة الدخول في اتصال مع اصدقائه الانجليز والتفاوض معهم على تدخل من جانب الوفاق

الثلاثي لحساب تركيا. لكنه لن يحصل إلا على ارسال عدد قليل من السفن الحربية إلى ميناء اسطنبول ووعد بوساطة بريطانية عندما تقضي الأمور الى محادثات صلح.

ويتم التمسك بالوعد. ففي ٣ ديسمبر ١٩١٢، يوقع الأتراك والبلغاريون هدنة في تشاتالجا. وبعد ذلك ب أسبوعين، يجتمع مؤتمر في لندن كل المتحاربين تحت إشراف الوزير الانجليزي للشئون الخارجية. لكن هذه الوساطة قلما تكون مؤثرة، وذلك بقدر ما أن مطالب الدول البلقانية تعتبر زائدة عن الحد. فالمتصرون يطالبون بجميع الأراضي التي استولوا عليها، كما يطالبون بجزر بحر ايجه وبالبانيا وبمدينة ادرنة. وعلى الجانب العثماني، نجد استعداداً لتقديم تنازلات: الاعتراف بالبانيا ذات حكم ذاتي، التنازل عن جميع الأراضي الواقعة في غرب ولاية ادرنة، الموافقة على ارتباط كريت بالمملكة اليونانية. لكننا نجد توخياً للحزن تجاه نقاط معينة: فمدينة ادرنة وجزر بحر ايجه يجب أن تبقى تركية؛ ولا مجال للنقاش حول التنازل عن هذه الأراضي، خاصة ادرنة التي تعتبر العاصمة الثانية للامبراطورية العثمانية.

واعتماداً على تفوقهم في ساحة القتال، لا يريد البلقانيون التنازل عن أي مطلب من مطالبهم. والعثمانيون، الذين استعادوا من جهتهم شيئاً من الأمل منذ التوقف المؤقت للأعمال الحربية، يتفاوضون بخشونة وعناد. وتصل المفاوضات الى طريق مسدود. ولكن آلن ينتهي كامل باشا الى أن يسمع لنفسه بالوقوع في مصيدة حيل الدبلوماسية البريطانية؟ وبينما تستمر المفاوضات وتأخذ وقتاً طويلاً، فإن الانزعاج والغضب لا يكفان عن التزايد في اسطنبول. فعلى الرغم من أن كامل باشا، منذ وصوله الى السلطة، قد فعل كل شيء لإسكات المعارضة الاتحادية، فإن هذه الاختيرة تبدو وبيلة بشكل متزايد. وهي لا تتردد في اتهام الحكومة بالرغبة في تسليم ادرنة للبلغار وتدعوا بحماية الى المقاومة. والحق أن كل

هذا الغليان ليس مجانياً بالمرة، فهو يؤدي إلى انقلاب جرى الاعداد له بعناية. إذ يحدث في ٢٣ يناير ١٩١٣ ما سمي بـ «الهجوم على الباب العالي» (باب - اي عالي باسكيني): فعلى رأس وحدة من الجنود، يدخل أنور، أحد أبطال ثورة ١٩٠٨ والشخصية البارزة في لجنة الاتحاد والترقي، إلى قاعة مجلس الوزراء ويرغم كامل باشا، والمسدس في يده، على تقديم استقالته.

ومن جديد يصل الاتحاديون إلى السلطة. وسوف يبقون فيها حتى نهاية الحرب العالمية الأولى. أما الفاصل الليبرالي - الذي لم يستمر غير ستة أشهر - فهو ينتهي، على أن اللحظة قلما تكون مناسبة للبهجة. وسوف يكون انتصار لجنة الاتحاد والترقي متواضعاً. فالحكومة الجديدة لا تضم من الاتحاديين غير ثلاثة أشخاص، معروفين كلهم باعتدالهم. وتعهد الصداررة العظمى إلى رجل فوق الأحزاب، هو محمود شوكت باشا، الذي يتولى أيضاً مهام وزير الحرب. ويتم السماح لاعضاء الائتلاف الليبرالي بممارسة حريتهم، وذلك بشرط «تخليهم عن أي تفكير، ليس هذا وقته، في المعارضة». والخلاصة أن لجنة الاتحاد والترقي تختار اتخاذ موقف الدفاع عن الوحدة المقدسة.

وكان الهدف الرئيسي للانقلاب الاتحادي هو منع حكومة كامل باشا من الاستسلام لضغط الائتلاف البلقاني. لكن وصول لجنة الاتحاد والترقي، بدلاً من أن يؤدي إلى تحسين الموقف، لا يؤدي إلا إلى احتدامه. ففي مؤتمر لندن، منذ وصول خبر الأحداث، يقرر المتذوبون في الواقع تأجيل المحادثات إلى حين وصول تعليمات جديدة إليهم من حكوماتهم. وبعد ذلك بعدة أيام، وبالرغم من التنازلات التركية الأخيرة المتعلقة خاصة بالتخلي عن بعض أحياء الدرنة، يجرى قطع المفاوضات. وفي ٣ فبراير، يحدث ما كان يخشى منه أكثر مما عاد: فالبلغاريون يستأنفون قصفهم لأدرنة ولتشاتالجا، محاولين اجتياح الخط الأخير للدفاع العثماني.

وكان الأسباب القليلة لوقف اطلاق النار قد سمحت للجيش التركي بتمالك نفسه. ويتحول الارتكاك الى مقاومة، لكن تفوق الائتلاف البلقاني واضح مع ذلك. وحتى إذا كانت الصحف التركية تستطيع التهليل، في الشطر الثاني من مارس، للدفاع البطولي عن تشااتالجا، فإن الاخبار السيئة تزن وزناً أثقل بكثير في الميزان : ٦ مارس، استيلاء اليونانيين على چانينا؛ ٢٨ مارس، استسلام ادرنة، التي دمرها القصف البلغاري تدميراً فادحاً؛ منتصف ابريل، دخول جنود الجبل الأسود الى سكوتاري في البانيا. وفي نهاية الأمر، فإن الصدر الأعظم الجديد، محمود شوكت باشا، سوف يضطر الى التسليم بالواقع: فلا بد من توقيع الصلح، مع المجازفة بالتعرض للامانات التي تمثلها المطالب البلقانية.

وسوف يتم ذلك منذ نهاية مايو. وفي لندن من جديد، تحت اشراف وزارة الخارجية (الإنجليزية)، يجتمع المتفاوضون. لكن المحادثات هذه المرة لا تشهد تسويقاً، فليس هناك الكثير الذي يمكن التفاوض بشأنه. وفي ٣٠ مايو، يوقع الأتراك معاهدة تجرب الامبراطورية العثمانية من جميع أراضيها الأوروپية، باستثناء شريط صغير حول اسطنبول. وبعد ثلاثة أشهر من الحرب، تضطر حكومة محمود شوكت باشا الى قبول جميع مطالب الدول البلقانية.

ومعأخذ كل شيء بعين الاعتبار، فإنها لا تخرج من الورطة في حالة جد سيئة. فالواقع أن الدبلوماسية الأوروپية كانت منشغلة بالفعل في الأيام نفسها بمسألة تقسيم الولايات الآسيوية للامبراطورية. والآن يمكن تجنب ذلك، على أن توقيع معاهدة لندن لم يكن بالامكان أن يبدو في نظر الرأى العام العثماني إلا بوصفه إخفاقاً جسيماً. ويمثل ذلك فرصة سانحة بالنسبة للائتلاف الليبرالي الذي يعد منذ بعض الوقت، تحت اشراف كامل باشا، لانقلاب مضاد بدعم من الانجليز، على ما يبدو.

وعلى الرغم من أن المؤامرة كانت طائشة وأن الصدر الأعظم السابق كان موضوعاً تحت المراقبة منذ عودته من القاهرة، التي كان منفياً اليها، فإن

الليبراليين لن يفشلوا في الاستفادة من الظروف للسعى إلى تحقيق مشروعهم. وفي ۱۱ يونيو، بعد عدة أيام من توقيع معاهدة لندن وبينما كان سخط الرأي العام في ذروته، يجري اغتيال محمود شوكت في عرض الشارع عند مفاديرته وزارة العربية للذهب إلى الباب العالي. والحال أن المتأمرين، الراغبين في التأثير لأنفسهم من الانقلاب الذي سمح للاتحاديين بالاستيلاء على السلطة قبل ذلك بعدة شهور، قد خططوا لسلسلة كاملة من الاغتيالات الأخرى. لكن ذلك كان يعني اسقاط أصرار لجنة الاتحاد والترقي على البقاء في الواقع القيادي من الحسبان. والواقع أن سحق المؤامرة سوف يكون أمراً أكثر سهولة وذلك بقدر ما أن سرها لم يكن محفوظاً بعناية. وفور وصول خبر الاعتداء على الصدر الأعظم، سوف تحشد الحكومة ترسانة كاملة من التدابير القمعية : اعلان حالة الحصار، اعتقال وتنفي غالبية قادة المعارضة، وقف الصحف المناوئة لسياسة الحكومة، الحكم بالموت على ست عشرة شخصية، من بينها صالح باشا، أحد أبناء أخ غير شقيق للسلطان، و ، غيابيا ، الأمير صباح الدين، المللهم الفكري البارز للتيار الليبرالي. ومع كبح المعارضة بهذا الشكل، لا يبقى بعد أمام لجنة الاتحاد والترقي غير الاستفادة من الموقف لتدعم هيمتها على السلطة. وسوف يجري الاستعاضة عن الصدر الأعظم المقتول برجل من صفوف اللجنة، هو سعيد حليم باشا، أحد أحفاد خديوي مصر محمد على. كما أن عدة اتحاديين آخرين سوف يعهد إليهم بمناصب وزارية. والواقع أن الوقف الفعلى لجميع احزاب المعارضة - حتى وإن كان الائتلاف الليبرالي حراً، من الناحية النظرية، في مواصلة أنشطته - سوف يضفي صبغته على النظام اعتباراً من الآن. وهكذا تجد تركيا نفسها وقد حصلت على ديكاتورية.

وسوف تبدأ هذه المرحلة الجديدة في الحياة السياسية للبلاد تحت علامات مؤاتية نسبياً. فالواقع أن الريح، في البلقان، تبدأ في التحول في صالح الامبراطورية العثمانية. فاالآن وقد تم التوقيع على معاهدة لندن، يأخذ أعضاء

الائتلاف البلقاني في تمزيق بعضهم البعض، وذلك لعجزهم عن التفاهم حول تقسيم الأراضي التي تم الاستيلاء عليها. فالبلغار لا يمكنهم التسليم باستيلاء اليونانيين على سالونيك. وهؤلاء الآخرون يرون أن مجهوداتهم الحربية لم تلقكافأة كافية وهم ي يريدون التوسيع، بشكل أوسع مما فعلوه، في إبيروس وفي ثراس الغريبة. ثم إن نزاعاً أكثر حدة بكثير ينشب بين البلغار والصربيين، فالصربيون، في اتفاق مع حلفائهم في الجبل الأسود، كانوا يأملون في وضع أيديهم على جزء من الباانيا. لكن الدول العظمى كانت قد اتخذت قراراً مختلفاً. فقد أثرت إشباع مطالب القوميين الألبانيين الذين يناضلون، منذ عدة عقود، من أجل تحرير بلادهم وقدمت ضمانتها، في مؤتمر لندن، لعلن الباانيا مستقلة (١٢ ديسمبر ١٩١٢)، مرغمة صربيا والجبل الأسود على سحب قواتهما من المنطقة عند رجوع السلم. وفي هذه الظروف، فإن المسألة بالنسبة للصربيين كانت تتمثل في العثور على تعويضات في أماكن أخرى. ويدعم من اليونانيين، تخطط حكومة بجراد للاستحواذ على جزء كبير من Макدونيا. وهو الأمر الذي يخرج البلغار عن طورهم، لأنهم يرون أن الأراضي التي تطالب بها صربيا إنما تخصهم قانوناً. أما رومانيا، التي ظلت مع ذلك خارج الحرب، فقد كانت لها هي الأخرى مطالب تعرضاها: فمادامت بلغاريا قد توسيع إلى هذا الحد، فإنها (رومانيا) تزيد انتحصل، في مقابل ذلك، على أقاليم سيليفستر على الدانوب.

وتؤدي كل هذه النزاعات الى تعديل توازن القوى تعديلاً محسوساً في البلقان وتسمح للعثمانيين بالأمل في امكانية الثأر، والواقع أن الأمور سرعان ما سوف تتجسد. فمنذ أواخر شهر يونيو نجد ان البلغار، الغاضبين على تعرض مكبسبهم الإقليمية للمنازعة من كل حدب وصوب، سوف يشنون هجوماً مفاجئاً على حلفائهم السابقين، صربيا واليونان، أملاً في أن ينتزعوا بالقوة ما عجزوا عن الحصول عليه من خلال المفاوضات الدبلوماسية.

وسوف تكون حرب البلقان الثانية أقصر بكثير من الحرب الأولى. فهى لن تستمر غير أسبوعين وسوف تنتهي باندحار بلغاريا التى اساعت للغاية تقدير الأخطار التى تتعرض لها. فهل ينبغي لتركيا الاستفادة من الظروف لاستعادة جزء من الأراضى التى سبق لها أن خسرتها؟ لقد بدأت حكومة اسطنبول بالتردد، خوفاً من الانجرار الى مغامرة لم تكن نتيجتها مؤكدة. لكن الباب العالى يصرح للجيش بالزحف فى نهاية الأمر، تحت ضغط من لجنة الاتحاد والترقى، المستجيبة فى ذلك لنداءات الرأى العام. وفي ٢٢ يوليو ١٩١٣، تتم استعادة ادرنة، المدينة الرمز.

ولا يبقى بعد غير اعادة التفاوض على الصلح. والحال أن معاهدة بوخارست، الموقعة فى ١٠ أغسطس ١٩١٣ - والتى تكملها فيما بعد سلسلة من الاتفاقيات الأخرى - إنما ترسى أساس تقسيم إقليمي جديد للبلقان : فاليونان تحصل على كل ايسيروس و ، على محيط بحر ايجة، تتسع عن طريق شريط ساحلى واسع يشمل اقليم قوله؛ وتحصل صربيا على جزء كبير من مقدونيا الشمالية؛ ويوضع الجبل الاسود يديه على اقليم نوقييازار؛ أما بلغاريا، المجردة من غالبية الأراضى التى كانت قد استولت عليها، فإنها تحتفظ مع ذلك بقطاعات معينة من مقدونيا الشرقية؛ ومن جهتها، سرعان ما سوف تحصل الامبراطورية العثمانية على تأكيد ملكيتها لادرنة ولعدد من الأراضى الواقعة الى شرق ماريتسا (المعاهدة التركية - البلгарية المؤرخة فى ٢٩ سبتمبر ١٩١٣). وبشكل عام، فإن أيّاً من الاطراف الموجودة لا يحصل على إشباع كامل لمطالبه، لكن المسألة المقدونية تحسم مع ذلك بشكل مؤقت. وبطبيعة الحال، فإن تركيا، التى حرمت من أغلب ممتلكاتها الأوروبية، كانت الخاسر الأكبر فى النزاع. على أنها، باستعادتها لادرنة ولشراص الشرقية، تتمكن من الحصول، فى اللحظة الأخيرة، على قدر كبير من العزة.

## من حرب إلى آخر: نشاط لجنة الاتحاد والترقي

اغسطس ١٩١٣ - اغسطس ١٩١٤ : فترة ما بين حربين تتميز بقصر درامي. وخلال هذه الأشهر القليلة، سوف يتغير على الامبراطورية العثمانية الانكباب بشكل خاص على تضميد جراحها. على ان الاتحاديين، المتخلصين منذ ذلك الحين من المعارضة الليبرالية والمهيمنين بالكامل على السلطة، سوف يستفدون أيضاً من الظروف لمحاولة فتح سبل جديدة للبقاء أمام الامبراطورية. وكانت الامبراطورية قد خرّجت من الحرب البلقانية متهدمة ومستنزفة ومحرومة من جزء هام من مواردها البشرية والمالية. والمسألة الآن هي العمل على إعادة بنائهما، ولكن على أساس مختلفة بشكل محسوس عن الأساس الذي كانت سائدة قبل بداية الأعمال الحربية. ويصبح بوسع ثورة تركيا الفتاة أخيراً أن تأخذ في الانطلاق.

وسوف نشهد بشكل خاص، خلال هذه الفترة، تحية للايديولوجية العثمانية التي كانت توجه حتى ذلك الحين العمل السياسي للجنة الاتحاد والترقي. فالامبراطورية، منذ حرمانها من ولاياتها البلقانية، تشكل من الزاوية الإثنية والدينية، كلاً أقل احتلاماً بكثير من ذى قبل. ومن المؤكد أنه ماتزال توجد في نقاط عديدة من الأرض العثمانية، خاصة في إسطنبول، وفي إقليم أزمير، وعلى ساحل البحر الأسود وفي الولايات الشرقية لأناضول، مجموعات هامة من «الأقليات» اليهودية والمسيحية. لكن العناصر المسلمة، خاصة الأتراك والعرب، يتفوقون منذ ذلك الحين بشكل جد واسع على العناصر الأخرى من السكان. وفي هذه الظروف، كان من الطبيعي أن يجد الاتحاديون أنفسهم مدفوعين إلى إعادة التفكير في استراتيجيتهم برمتها.

والحق أنه كان قد مر بالفعل وقت جد طويل على ابتداء انطلاق النزعة العثمانية. ومنذ الانتكسات الأولى التي كابدها نظام جماعة تركيا الفتاة، في الأشهر الأخيرة من عام ١٩٠٨، رأينا المدافعين عن التعايش الأخوى بين جميع

شعوب الامبراطورية يتحولون عن هذه الفكرة للاتجاه صوب تمجيد الأمة التركية. وغداة الحروب البلقانية، لن يكون من شأن هذا الاتجاه إلا أن يزداد تعززاً. وسوف تشهد الأندية والدوريات القومية شيئاً متسائلاً. والحال أن الشعبوية، التي تردد لها بشكل خاص مجلة خلقا دوغرو (نحو الشعب)، سوف تكسب أتباعاً عديدين أكثر فأكثر، خاصة بين صفوف الطالب، والمثقفين، الذين سوف يتحولون أيضاً بمحبة متزايدة صوب نزعة الجامعة التركية. ولتفادي اخطار اللحظة، سوف يشجع قادة لجنة الاتحاد والترقي تكوين مختلف المنظمات شبه العسكرية كجمعية الدفاع القومي (مدافعه - اى مليه چمعيتي) والقوة التركية (ترك جوچو). أما الحكومة، فسوف تولى أهمية كبيرة لـ «تتریك» التعليم، معتبرة ذلك أحد الشروط الأساسية للبيضة القومية.

كما أن هذه النزعة القومية الكاسحة لها جناح اقتصادي. والواقع أنه لا توجد فكرة جديدة في أن تركيا، لكي تكفل استقلالها، يتبعها نزع نير الرأسمالية الأوروبية واكتساب سبل السيطرة على روافع اقتصادها. لكن هذه الفكرة لن تترسخ في الأذهان إلا في مناخ الصدمة الذي ولدته احداث ١٩١٢ - ١٩١٣. ولن يكتفى ايديولوجيو النظام الاتحادي - رجال كضياء جوقل أو يوسف أكتشورا أو تيكين آلب - بالتشهير بمساوئ الامتيازات والتغلغل الغربي في الامبراطورية. وسوف يدعون إلى تكوين «بورجوازية قومية» قادرة على مراوغة رأس المال المالي الأوروبي الكبير والإمساك بزمام المصير الاقتصادي للبلاد. وسوف يكتب أكتشورا في ابريل ١٩١٤ : «إن ركيزة الدول المعاصرة هي البورجوازية؛ فالدول الحديثة العظمى تتشكل بالاعتماد على البورجوازية الصناعية والتجارية والمصرفية. ويمكن اعتبار ان البيضة القومية التركية تتراافق مع ظهور بورجوازية تركية في الدولة العثمانية؛ وإذا لم تواجه هذه البورجوازية عقبات كبيرة في طريق نموها الطبيعي، فإن الدولة العثمانية سوف تحقق تطوراً أكيداً».

فكيف يمكن تكوين هذه البورجوازية القومية، التي سوف يكتب أكتشروا هذا نفسه فيما بعد بشأنها أن عليها «منافسة العثمانيين غير الأتراك على الأقل»؟ إن لجنة الاتحاد والترقي، التي تختار من سوف يصبحون مستثمرین من بين صنوفها الخاصة، سوف تعمل على استصدار قوانين تهدف إلى جذب رأس المال الخاملي إلى الأعمال الاستثمارية وزيادة قيمة الممتلكات العقارية و ، بشكل عام، حفز النشاط التجارى والصناعى. وهكذا فإن الحكومة سوف تصدر، قبيل بداية الحرب العالمية الأولى، قانوناً حول تشجيع الصناعة ينص على سلسلة كاملة من التدابير المؤاتية للمنتجين المحليين، وينص، بوجه خاص، على أن تكون لهم الأولوية فى التعاقد على طلبيات الدولة.

على أن هذا «الاضفاء للطابع القومي» على الاقتصاد لن يتم بين عشية وضحاها. فالواقع أن الاتحاديين، المنخرطين في جهد مستميت من أجل الاصلاح الاقتصادي – كانت تكاليف الحروف البلاقانية باهظة وكان يتبع بالفعل الاستعداد لمواجهة الحرب الجديدة التي كانت على وشك النشوب – ، يواصلون اللجوء، بالرغم من مراميهم في كسب الاستقلال، إلى الوصفات القديمة المتمثلة في الاقتراض وفي الانفتاح على الاستثمارات الأجنبية. وهكذا فإن عامي ١٩١٣ و ١٩١٤ يتميزان بعقد عدة قروض، يصل حجم أحدها إلى اثنين وعشرين مليوناً من الجنيهات التركية، وهو أهم مبلغ يقرضه رأس المال المالي الأوروبي للأمبراطورية العثمانية منذ افلاس عام ١٨٧٥ . وفي الفترة نفسها، ينخرط الباب العالي أيضاً في سلسلة كاملة من المحادثات الثانية مع ايطاليا وانجلترا وفرنسا وروسيا وألمانيا، حيث ينشط في تسليم السكك الحديدية وامتيازات أخرى (الموانئ، الأشغال العامة، الخدمات البلدية، الخ) إلى مشاريع أجنبية ويقبل دون قدر كبير من الاستياء تقسيم الامبراطورية إلى مناطق نشاط اقتصادي مفتوحة أمام تغلغل الدول العظمى، في مقابل ادخال تحويلات طفيفة على نظام الامتيازات، خاصة في المجال الضريبي (تحصيل نسبة ٤٪ كرسوم جمركية، التطبيق التام للقانون العثماني فيما يتعلق

بثلاث ضرائب : ضريبة التعمير، وضريبة الدمة وضريبة الدخل، على الرعايا والتجار الأجانب).

ويشكل الاتفاق الموقع مع فرنسا في ٩ أبريل ١٩١٤ مثالاً بلية الدلالة على العجز العثماني في وجه الدينامية الامبرialisية : ففرنسا تحصل بموجب هذا الاتفاق على حق إنشاء العديد من خطوط السكك الحديدية، خاصة في سوريا؛ ويجرى التنازل لها بموجب هذا الاتفاق عن عدة موانئ على البحر الأسود وعلى الساحل السوري (يافا، طرابلس، هيراكلية، اينيبيولو، حيفا)؛ ويُكفل لها الباب العالى الأولوية في جميع القطاعات التي تتمتع فيها بمصالح خاصة. وفي المقابل، سوف يكون بوسع تركيا زيادة رسومها الجمركية والزام التجار الفرنسيين بدفع رسوم وضرائب متنوعة؛ كما أنها تنتزع من فرنسا وعداً فيما يتعلق بـ «إمكانية إعادة النظر في نظام الامتيازات»؛ وأخيراً، فإن الاتفاق ينص على إصدار عدة قروض، من بينها قرض كبير لتحقيق التثبيت (هو قرض الـ ٢٢ مليوناً من الجنيهات التركية الذي سوف يجري إصداره بعد ذلك بوقت قصير من خلال البنك العثماني). وعند توقيع هذا الاتفاق، سوف تسارع بعض الصحف الفرنسية إلى التهليل للصداقة الفرنسية - العثمانية التقليدية. لكن صحفاً أخرى سوف تتحدث عن الأمور بشكل أكثر وضوحاً. فسوف تقول صحيفة «لومانيتية»: «رأسماليو أوروبا يتفاوضون على تقسيم تركيا الآسيوية». وسوف تقول صحيفة «لاكسيون فرانسيز»: «أن ما يجري في الواقع، تحت مسمى المسائل الاقتصادية وسائل السكك الحديدية، هو تقسيم حقيقي لتركيا الآسيوية إلى مناطق نفوذ».

وفي وجه هذا الاضطهاد المتزايد للإمبراطورية العثمانية لحساب الدول العظمى، كم تساوى النزعة القومية للجنة الاتحاد والترقي؟ من المؤكد أنها لا تساوى شيئاً يذكر. لكنها تبدو على الأقل أحد الواح خشب النجاة النادرة التي يمكن لتركيا أن تفكر في التثبت بها.

ويتمثل مخرج آخر يبدو أنه ما يزال متاحاً أمام حكومة الاتحاديين، في أشهر ما بين الحربين هذه، في اللجوء إلى التضامن الإسلامي. فالحروب البلقانية كانت قد أنهت من الناحية العملية الإمبراطورية المتعددة الطوائف التي كان السلاطين قد أقاموها على انقضاض بيزنطة. وفي هذه الظروف، كيف لا يمكن التفكير، من أجل إنقاذ ما تبقى من الدولة العثمانية، في رفع راية الإسلام الخضراء؟ الواقع أن الاتحاديين، البراجماتيين، لن يفشلوا في التوجه في هذا الاتجاه، لاعبين على نحو خاص بورقة التقارب التركي- العربي، كما فعل ذلك بالفعل السلطان عبد الحميد الثاني، في أزمنة أخرى ولكن لاعتبارات جد مماثلة.

إلا أنه لاجتذاب الولايات العربية إلى مؤازرة القضية العثمانية، لم يكن يكفي الاسراف في توجيه نداءات الوحدة إلى جميع المسلمين. فقد كان يجب البدء بتحديد التطلعات إلى الاستقلال الإداري والمالي والثقافي التي تعبر عن نفسها بين صفوفهم، بحمية متزايدة، منذ أكثر من نصف قرن. وبعبارة أخرى، كان من المناسب تقديم تنازلات للنزعية القومية العربية، وهي نزعية قومية أصبحت شعاراتها، التي ترجم لها كثرة الجمعيات التي تأسست غداة ثورة تركيا الفتاة، مصدر تهديد متزايد.

والحال أن اللغة الأكثر أهمية والتي سوف تصدر عن الحكومة العثمانية لصالح العرب سوف تتمثل في اصدار قانونين مؤقتين، في مارس ١٩١٢، موجهين إلى إدخال تعديلات هامة على إدارة الولايات. فالقانون الأول، المؤرخ في ٩ مارس، يعيد تنظيم الجهاز العقد للشئون المحلية ويمنح جرعة كبيرة من الاستقلال لميزانيات الولايات، بما يشكل تلبية لأحد المطالب الأساسية للقوميين. أما القانون الثاني، الصادر في ٢٦ مارس، فهو ينشئ على مستوى كل ولاية مجلساً عاماً مؤلفاً من منتخبين محليين ويتمتع بسلطات جد واسعة. وحتى إذا كانت هذه البرلمانات الأقلية تظل تحت رئاسة والـ تابع لوزارة الداخلية، فإن الإدارة المحلية تتمتع منذ ذلك الحين بشبه حكم ذاتي. وهو ما يؤدي، بلا جدال، إلى سحب

البساط من تحت أقدام أولئك الذين يطالبون الحكومة - على غرار مناضلى حزب اللامركزية الادارية العثمانى، الذى تشكل فى القاهرة فى عام ١٩١٢ - بأن تعترف للولايات العربية بحق الحكم الذاتى.

كما أن سياسة اليد المدودة هذه سوف تكون لها جوانبها الثقافية. وهذا هو السبب، بوجه خاص، فى أن الحكومة سوف تجتهد فى رفع المستوى التعليمى للولايات العربية بافتتاحها فيها مدارس ثانوية جديدة ويتناولها مع أولئك الذين يطالبون، فى سوريا وفى مصر، بإنشاء جامعات عربية - اسلامية فى المدينة وفى القدس. وبشكل موازٍ، فى المجال اللغوى، سوف نجد أن جهد التترىك يتراافق، بشكل جد مفارق ، مع تغلغل محسوس لغة العربية فى المدارس وفى بعض الخدمات الادارية. والحال أن مقالاً حول هذه المسألة ظهر فى ابريل ١٩١٣ فى صحفية «تاينن»، لسان حال لجنة الاتحاد والترقى، يقدم فكرة جيدة عن المناخ السائد آنذاك. فقد كتب اسماعيل حقى بابان زاده : «إن تركيا دولة مسلمة، فكيف يمكنها التغور من العربية، لغة دينها؟ أليس من الواضح أن العداء للغة يسير يداً بيد مع العداء للإسلام؟ إننا نحب العربية لأنها لغة القرآن والنبي. ونحب العربية لأن الحضارة الإسلامية لا تنفصل عن هذه اللغة {...}. وقد اتخذت الحكومة خطوة فى الاتجاه السليم، إلا أن هناك خطوات أخرى يلزم اتخاذها. ويجب الاهتمام باللغة وليس فقط فى الأقاليم التى يتحدث الناس فيها بها، وإنما أيضاً فى كل مكان آخر. ويجب على الحكومة أن تفعل ذلك ليس بسبب ملايين الرعايا الذين تضمهم الامبراطورية وإنما لأن هذه الامبراطورية دولة مسلمة».

وأخيراً، فإن هناك كل المبررات التى تدعو إلى الاعتقاد بأن تعيين لجنة الاتحاد والترقى سعيد حليم باشا فى منصب الصدر الأعظم، بعد اغتيال محمود شوكت باشا، إنما يرجع إلى حد بعيد إلى الرغبة فى إرضاء الرأى العام العربى. وكان سعيد حليم، حفيد محمد على المجيد، اسلامياً متھمساً وكان يحتفظ بصلات وثيقة

مع العالم العربي. وعلى مدار فترة توليه للصدارة العظمى - وهى الأطول فى عهد تركيا الفتاة - سوف نراه وهو يوجه السياسة العربية لحركة الاتحاديين، مستخدماً هبته الشخصية فى محاولة نزع التوترات بين لجنة الاتحاد والترقى وأولئك الذين يحلمون، فى الولايات النائية، بكسب الاستقلال.

وسوف يرحب العرب ترحيباً قوياً بمبادرات الباب العالى بوجه عام. وهكذا، فى يونيو ١٩١٣، خلال مؤتمر هام نظمته فى باريس الجمعية العربية بدعم من حزب اللامركزية الادارية، سوف يؤكد اسكندر عمون، نائب هذه الجمعية: «ان الأمة العربية لا تريد الانفصال عن الامبراطورية العثمانية [...]. إن كل ما تريده هو أن يخلى شكل الحكم الحالى مكانه لنظام أكثر تمشياً مع احتياجات مختلف عناصر الامبراطورية». وبعد ذلك بعده اسابيع، سوف تكون العاصمة الفرنسية مسرحاً لشاهد تاريخ مثير بين مدحت شكرى، الأمين العام للجنة الاتحاد والترقى، ورفيق العظم، أحد أبرز القادة القوميين العرب، ورئيس حزب اللامركزية الادارية. وسوف ينبعق عن هذه المصالحات بروتوكول اتفاق يحشد علامات الود تجاه العرب: فلجنة الاتحاد والترقى تعد بمقتضى هذا البروتوكول بالاتجاه الى اصلاحات تستند الى مبدأ الحكم الذاتى؛ وفي المدارس الأولية والثانوية للولايات العربية، سوف يجرى منذ ذلك الحين تقديم العلم باللغة المحلية؛ وسوف يؤدى المجندون خدمتهم العسكرية فى اوطانهم؛ وسوف يدخل الحكومة ثلاثة وزراء عرب على الأقل؛ كما ان العرب سوف يحتفظون ببعض المناصب فى مختلف الوزارات؛ وأخيراً، فإن جميع الوثائق الرسمية للادارة الاقليمية سوف تحرر بالعربية.

وبينما تتکاثر مظاهر الصداقة والأخوة التركيتين - العربيتين، متحولة الى شهر عسل حقيقى، فإن عدداً من الحوادث سوف يسمح مع ذلك بتوقع مستقبل قلق. وسوف يتمثل أخطر هذه العقبات فى الحملة العنيفة التى يخوضها أعيان البصرة وبغداد، نحو اواخر اغسطس ١٩١٢، ضد الترتيبات الحكومية الجديدة

المتعلقة بالادارة الاقليمية. فتحت قيادة سيد طالب بك، رئيس لجنة اصلاح البصرة، سوف يطالب المحتجون، عبر سيل من البرقيات، بتعديل القانون وباتخاذ تدابير مؤاتية لقدر أكبر من الحكم الذاتي للولايات. وفي أوائل اغسطس ١٩١٤، سوف يشير مرة أخرى حادث خطير آخر، هو القبض على عزيز على المصري، الى ان المسألة العربية ماتزال بعيدة عن الحل. والحال أن عزيز على، وهو مؤسس جماعة قومية أسمها جماعة العهد، كان مشاركاً في تنظيم مختلف الحركات الثورية المعادية للاتراك، بدعم من الخديوي، على ما يبدو. وما كان قد قبض عليه استناداً إلى ذريعة أكثر ابتذالاً بكثير - اختلاس ٢٠٠٠ من الجنierات التركية خلال الحرب الليبية -. فإنه لن يقضى في السجن غير أسابيع قليلة. لكن ذلك سوف يكون كافياً لاثارة ريبة بعض القوميين العرب في لجنة الاتحاد والترقى.

والحق أن هذه الريبة كانت مبررة بما يكفي، ذلك ان لجنة الاتحاد والترقى، على الرغم من حرصها على الظهور بمظهر ليبرالي أمام أولئك الذين ت يريد كسبهم إلى صف قضيتها، إنما تبرز بشكل متزايد كتشكيل سلطوى ومركزى النزعة، مفعم بالنزعة العقوبية. وكان قمع جميع قوى المعارضة، غداة اغتيال محمود شوكت باشا، قد جعل منها حزباً وحيداً، يمسك بأغلب خيوط السلطة. وسوف تتحدد الأمور بشكل أكثر نوعاً ما بمناسبة المؤتمر السنوى الخامس للمنظمة والذي سوف يعقد في اسطنبول في سبتمبر ١٩١٣. فالواقع أن لجنة الاتحاد والترقى سوف تكتسب، خلال هذا المؤتمر، هيكلأً مركباً، يتميز بطابع هرمى صارم، يمد فروعه إلى مستوى المراكز الريفية. وفي مركز بيت العنكيوت هذا يوجد المجلس العام (مجلس - اي عمومى) المشكل من عشرين عضواً، من بينهم رئيس الحزب، ولجنة مركزية (مركز - اي عمومى) تتالف من عشرة اعضاء، تحت رئاسة أمين عام، وأمانة (قلم - اي عمومى) تتالف من نصف دزينة من الأعضاء. وهذه الهيئات الثلاث لا تتمثل مهمتها في مجرد صوغ شعارات الحزب ونشرها عبر جميع أجهزة

المنظمة الاخطبوطية التي نجع الاتحاديين في بنائها، بل تتمثل أيضاً في السيطرة عن قرب على أنشطة البرلمان كما على أنشطة الباب العالي.

وهي مهمة سهلة نسبياً. فبعد إخراص معارضى النظام، تجد لجنة الاتحاد والترقى الساحة خالية أمامها لكي تدير الحياة السياسية للبلاد على هواها من الناحية العملية. وهكذا فإنها سوف تتمتع، منذ ربيع ١٩١٤، ببرلمان صورى يتالف من نواب منتخبين خلال شتاء ١٩١٣ - ١٩١٤ وينتمون كلهم تقريباً إلى حركة الاتحاديين. كما أن يعزها غير وقت جد قصير حتى تتمكن من السيطرة على جميع الوزارات و ، خاصة، على منصب شيخ الاسلام الهام الذى سوف يعهد به في مارس ١٩١٤ إلى مصطفى خيرى بك أورجوجيلو، وهو رجل يملك بالفعل قدراً من الدرأية بالمسائل الدينية، لكنه جد بعيد عن الوسط المحافظ الذى كان كبار الشخصيات المسلمة يجيئون منه عادة. وإذا ما كان لنا أن نصدق شهادة سفير بريطانيا العظمى الموجود فى اسطنبول آنذاك، فلابد ان لجنة الاتحاد والترقى قد نجحت أيضاً، نحو أواخر عام ١٩١٣ أو أوائل عام ١٩١٤، فى إنشاء لجنة سرية مكلفة بضبط انشطة القصر السلطانى، ملتقي جميع الساخطين.

والحال أن نظام الاتحاديين، بحزبه الواحد الموجود فى كل مكان، وببرلمانه الذى لا توجد فيه مقاعد للمعارضة، ويحكمته الوحيدة اللون، ويتكتممه للرأى العام، إنما يكشف عن اغلب عناصر ديكاتورية حقيقية. لكنها ديكاتورية بلا ديكاتور. وصحيح اننا سوف نجد أن عدداً من الرجال سوف يحتكرون شيئاً فشيئاً جزاً كبيراً من السلطة. وبعد بداية الحرب العالمية الأولى، سوف يصل الأمر بالصحف الأوروبية الى حد استمراء الحديث عن «ثلاثي حاكم» من جماعة تركيا الفتاة يتالف من وزير الداخلية طلعت الذى سوف يصبح فيما بعد صدرأً اعظم ومن وزير الحربية أنور باشا ومن وزير البحرية جمال باشا. على أنه لا هذا «الثلاثي الحاكم» - الذى تتخلله الى حد بعيد أجهزة دعاية دول الوفاق - ولا أى شخص بارز آخر بين صفوف الرجال العشرين الذين يشكلون النواة القيادية للجنة

الاتحاد والترقى سوف يتوصل أبداً إلى ممارسة سيطرة بلا ضابط على شئون الدولة. والحال ان طلت، الاستراتيجي الرئيسي لحركة الاتحاديين، يبرز بوصفه الشخصية السياسية الأكثر تميزاً للفترة وبوصفه الشخصية التى تعتبر سلطتها، داخل لجنة الاتحاد والترقى كما فى الهيئات الحكومية، أقل عرضة للتحدي. على أنه هو نفسه سوف يجد نفسه مضطراً إلى اقتسام السلطة مع رجال النظام الأقوياء الآخرين.

ديكتاتورية حزب؟ لاشك أنه سوف يكون من الأدق الحديث عن ديكتاتورية زمرة يقسم أعضاؤها، القادمون من أفاق جد متباعدة، مختلف المناصب الرئيسية في اللجنة وفي الحكومة. فهناك، إلى جانب «الثلاثى الحاكم»، رجال كالدكتور ناظم، الأشبه ما يكون بموجه خفى لللجنة الاتحاد والترقى، لن يخرج من الظل إلا في عام ١٩١٨ ليصبح وزيراً للتعليم؛ وطبيب آخر، هو الدكتور بهاء الدين شاكر، الذي سوف يرأس، في عام ١٩١٤، الشعبة السياسية له «التنظيم الخاص» (تشكيلات - اي مخصوصه) الذي انشأه الاتحاديون لأغراض التجسس والدعائية والتحريض؛ وضياء جوغلب، الكاتب الموسوعي الموهوب، والذي يجرى تصعيده بسرعة بالغة إلى مرتبة الايديولوجى الرئيسي للحركة؛ ومدحت شكرى، أحد الأعمدة الراسخة لللجنة المركزية للجنة الاتحاد والترقى التي كان قد أسهم فى تأسيس فرعها فى سالونيك فى عام ١٩٠٦؛ وقره كمال، نائب اسطنبول، الذى سوف يعهد إليه خلال الحرب بمنصب وزير التموين، وهو منصب حساس - وجده مربح؛ وعدد من الرجال الآخرين كحسين چهيد، رئيس تحرير صحيفة «يتافين». ومحمد چاويد، وزير المالية فىأغلب وزارات الاتحاديين، وايمانويل كاراسو، أحد المنتدين النادرین إلى الأقليات الذين لعبوا - وراء الكواليس - دوراً معيناً داخل اللجنة.

إلا أنه كان وراء هذه المجموعة جد المحدودة حزب دينامى وقوى، وكانت وراء هذا الحزب قاعدة شعبية راسخة. و شأنها فى ذلك شأن جميع الأحزاب التى تحكم الحكم، فإن لجنة الاتحاد والترقى كانت تحتوى على اتجاهات متباعدة. ومن هنا

الطابع التجميعي، وغير المحدد نسبياً، لشعاراتها. ومن هنا أيضاً نجاحها المتعاظم بين الجماهير. ومنذ ظهورها على المسرح السياسي، راهنت الاتحادية على القيم التعبوية. فقد بدأت بامتناع جواد النزعة العثمانية؛ ثم تحولت إلى تمجيد الأمة والشعب والأخاء الإسلامي. ومن الاتهانات المتكررة التي عانت منها الإمبراطورية العثمانية منذ عام ١٩٠٨ استخلصت حماساً للوحدة القومية. وقد رمت استراتيجية برمتها إلى أن تحشد حولها إجمالاً واسعاً؛ وفي عام ١٩١٤، كان قد تم الوصول إلى هذا الهدف إلى حد بعيد.

على أن غير الأتراك كانوا منذ ذلك الحين شبه مستبعدين من هذا الاجتماع. وحتى إذا كانت لجنة الاتحاد والترقي تغازل العرب وتضم بين اعضائها البارزين عدة شخصيات منحدرة من الولايات الشرقية للإمبراطورية، وحتى إذا كانت تجتهد في الحفاظ على اتصال مع الأقليات المسيحية، خاصة مع الأرمن الذين يشكلون تطلعهم إلى الحكم الذاتي، بل إلى الاستقلال، من الآن فصاعداً، احدى المشكلات الرئيسية التي يتغير على الدولة العثمانية مواجهتها، فإن الأمة التركية هي وحدها التي تتعرف على نفسها بالفعل فيها. وهو ما يعني أن المثل الأعلى للاتحاد والأخاء بين مختلف جماعات الإمبراطورية والذي دافع عنه المثقفون العثمانيون بكل هذا الحماس خلال ما يقرب من نصف قرن لم يعد يمثل، عشية الحرب العالمية الأولى، غير عقيدة جوفاء، مناسبة تماماً لتزيين الخطاب الرسمية. ودون أن تدرك تركيا ذلك بشكل واضح، فإنها تجد نفسها منخرطة بالفعل في تلك الفترة، تحت قيادة لجنة الاتحاد والترقي، في طريق الثورة القومية. وهي ثورة سوف يتغير عليها مع ذلك، لكي تكتسب شيئاً، أن تتعالى مع أهوال الحرب.

## الحرب العالمية الأولى : الدوامة

يوليو ١٩١٤. من مذكرات دبلوماسية إلى إنذارات، ومن تصريحات انتقامية إلى أوامر تعبئة. وكان يكفي عدة طلقات لرصاص مسدس - هذه الطلقات التي

تردد صداها في سراييفو، وأدت إلى موت الأرشيدوق فرانسوا - فرديناند وزوجته - لأشعال مستودع البارود. فماذا سوف يكون موقف الباب العالي في الحريق الشامل الذي تندفع إليه الدول؟ إن السؤال يشغل جميع المستشاريات، لأن الإمبراطورية العثمانية، على الرغم مما أصابها من ضعف شديد من جراء الاخفاقات التي مرت بها في البلقان، مايزال بوسعها أن تشكل ثقلًا هاماً في ميزان القوى. فهي تنتشر على أراضٍ شاسعة، وتسطير على المضائق، وجيشهما الذي يشهد تجديداً ليس تافهاً بالمرة. ومن جهة أخرى، فإن السلطان الخليفة يتمتع برصيد كبير : الهيئة الأدبية - ذات الجوهر الديني - التي يقمع بها عبر أرجاء العالم الإسلامي، بما في ذلك في الأراضي التي تتبع الدول الاستعمارية العظمى.

وفي إسطنبول، نجد أن جانياً هاماً من الرأي العام وغالبيّة أعضاء لجنة الاتحاد والترقي يبذلون مُؤيدين لتقارب مع دول الوفاق. بل إن أحد قادة الحركة، وهو جمال، سوف يذهب إلى حد اقتراح تحالف ذي شكل جيد ومناسب على الفرنسيين. أما باريس ولندن فإنهما تقتعن عن طيب خاطر بحياد عثماني وتزيدان المبادرات الرامية إلى الحصول عليه. على أنه في الأيام الأولى من أغسطس، وبينما أوروبا في حرب بالفعل، سوف ينتهي الخبر بالتسرب : فبموجب معاهدة سرية موقعة في اليوم الثاني من الشهر، وإن كان قد تم التفاوض عليها منذ عدة أسابيع، تتحالف الإمبراطورية العثمانية مع ألمانيا. ومن حيث المبدأ، فإن ذلك التحالف يعتبر تحالفاً دفاعياً، موجهاً ضد روسيا. إلا أن من الواضح أن الباب العالي يتذرع عليه منذ ذلك الحين تجنب التورط في الحرب.

ومن الجانب التركي، فإن قرار مثل هذا الارتباط كان قد اتخذ من جانب مجموعة جد محدودة من الرجال. في البداية، نجد أن الصدر الأعظم، سعيد حليم والرجلين الرئيسيين في النظام، طلعت وأنور، هم وحدهم الذين يجدون أنفسهم متورطين في المفاوضات التي أجريت مع فون فانجينهايم، سفير ألمانيا. فهل يعني

ذلك أن التحالف التركي - الألماني كان نوعاً من صدفة تاريخية، حلفاً يتعارض مع طبيعة الأشياء عقده حفنة من المغامرين المتأثرين بالروح العسكرية البروسية؟ إن دعاية دول الوفاق لن تتأخر عن استخدام هذه الفكرة لمحاولة إبعاد الرأي العام الإسلامي عن أولئك الذين ورطوا الامبراطورية العثمانية في الحرب. أما في الواقع، فإن الخيار الذي أقدم عليه الباب العالي، بمبادرة من جانب السلطان محمد الخامس، ليس هناك ما يمكن أن يكون أكثر منطقية منه. ففي أوروبا تحولت إلى ساحة معركة شاسعة، أليس هناك جميع الاحتمالات في أن تجد تركيا نفسها مرة أخرى مواجهة بضربيات عنيفة مرعبة من جانب روسيا، عدوها التقليدي؟ وفي وجه مثل هذا الخطر، لا يشكل التحالف مع دول وسط أوروبا الحصن الممكّن الوحيد؟ ومن جهة أخرى، أليس على العثمانيين أخذ ما لا حصر له من الثارات؟ منذ أربعين سنة والامبراطورية تراكم الهزائم والخسائر الأقليمية والتمزقات. ولها هي أيضاً زاسها ولو زينها: ولايات الأناضول الشرقية التي سلمت إلى روسيا في عام 1878، وجزر بحر إيجة والبحر المتوسط، وطرابلس الغرب، وأراضي روميليا الغربية. فكيف يمكن تجنب الانخراط من جديد في الحرب لمحاولة استرداد ولو جزء من ثروة الأ előslav هذه؟ وأن يسمح انتصار على روسيا أيضاً باسترداد أراضي الأ előslav عبر القوقاز وفي وسط آسيا؟ وأخيراً، في نهج تفكير آخر، لا تمثل المشاركة في الأعمال الحربية المخرج الوحيد المتاح لتركيا لكي تنزع النير السياسي والمالي الذي تفرضه عليها دول الغرب؟

وإذا كان الباب العالي قد اختار الحرب فإنه لن يكون مع ذلك، خلال الأسابيع الأولى للحرب، أقل التزاماً بالتحفظ، وهو ما يدع دول الوفاق تحطم بحياد ممكّن. وهذا الوقت ضروري (للباطن العالى) لاستكمال استعداداته العسكرية. كما أن هذا الوقت ضروري لاستكمال المفاوضات الأخيرة مع الألمان، لأن (الباب العالى) بحاجة إلى أسلحة وضباط على دراية بالتقنيات الجديدة، وهو بحاجة إلى المال بشكل خاص. لكن المبادرات القليلة التي سوف يجاذف باتخاذها خلال تلك الفترة

تكشف بالفعل نوایاہ. فمنذ النصف الأول لشهر أغسطس يقع حادث جوبین وبريسلاو؛ ذلك ان هاتين البارجتين التابعتين للسطول الألماني في البحر المتوسط تلجان الى المياه العثمانية بعد قصدهما للقواعد الفرنسية في إفريقيا الشمالية (٣) (أغسطس)؛ وحين تدعى إنجلترا الحكومة العثمانية الى طرد البارجتين الى عرض البحر أو احتجازهما، تمشياً مع قانون الحرب، فإن هذه الحكومة لا تتردد في الاشارة الى أنها قد اشتراطتهما لكي تجعل منها، تحت اسميهما الجديدين: السلطان سليم ياووز وميديللي، أفضل سفن البحرية العثمانية، وأن قائدتها، الاميرال سوشون، قد عين على رأس الأسطول السلطاني في البحر الأسود (٤) (أغسطس). وفي ٨ سبتمبر، يعلن الصدر الأعظم الأعظم الغاء الامتيازات، مليباً بذلك أحد المطالب الرئيسية للقوميين العثمانيين. وهذه اللفتة الرمزية التي تبدي الامبراطورية من خلالها رغبتها في أن تقول لا للغرب هي أيضاً اجراء يتميز بفعالية ضاربة تضرّب دول الوفاق في مصالحها الاقتصادية. وفي اليوم السابع والعشرين من الشهر نفسه، يتخذ الباب (العالى) خطوة أخرى في طريق التحدى باغلاقه المضائق في وجه الملاحة التجارية. وبعد ذلك بأيام قلائل، و كنتيجة مباشرة لإلغاء نظام الامتيازات، تجري زيادة الرسوم الجمركية العثمانية من جانب واحد بنسبة ٤٪؛ وفي الوقت نفسه، يجرى إغلاق مكاتب البريد الأجنبية والغاء جميع السلطات القضائية غير العثمانية.

لكن ما لا يمكن إصلاحه لا يتم بعد. فحكومة اسطنبول تتأخر في التورط بشكل حاسم، لأن دول وسط أوروبا تمنى باخفاقات خطيرة على المارن وفي غاليسيا. وهذا سبب أضافي لكي يكون الألمان أكثر الحاجة ولكن يضفطوا من أجل دخول الجيش التركي إلى الساحة فوراً. فإذا ما فتحت الامبراطورية العثمانية النار، فإن الروس سوف يجدون أنفسهم ملزمين بنقل قوات إلى القوقاز، وسوف يتبعن على إنجلترا حمامة قناة السويس ومصر، وبذلك يتم تخفيف الضغط على الجبهة الغربية. واعتباراً من أواخر سبتمبر، تتسارع المساومات بين الباب العالى

برلين - عن طريق فون فانجينهايم. وفي نهاية الأمر، تضطر حكومة قيصر (ألمانيا) إلى اتخاذ قرار برمي ورقتها الرابحة: في 21 أكتوبر، تصل إلى إسطنبول أول خزان الذهب الألماني. وسوف يكون الأثر المتوقع فوريًا. فمنذ اليوم الثاني والعشرين، بالفعل، سوف يصدر أنور الأمر إلى الأمiral سوشون بمهاجمة الموانئ الروسية في البحر الأسود. وتحدث ترددات أخيرة من جانب الوزارة العثمانية التي يعادى بعض أعضائها الدخول في الحرب. لكن أوراق الفرد ترمي في اليوم التاسع والعشرين: فتمشيًا مع الأوامر الصادرة إليه، سوف يقصف الأسطول التركي أوديساوسياستوپول ونوفوروسسيسك.

ولا يعود هناك سوى ترك العرف الحربي يأخذ مجريه. في 2 نوفمبر، تعلن روسيا الحرب على الإمبراطورية العثمانية، وسط حديث عن «مسؤولياتها التاريخية». وفي 5 نوفمبر، تضم فرنسا وبريطانيا العظمى صوتيهما إلى صوت القيصر. وفي 11 نوفمبر، يجيء دور على محمد الخامس لإعلان الحرب. وبعد وقت قصير من ذلك، سوف يمضى إلى حد التلويح بالتهديد الأخطر، وهو الدعوة إلى الحرب المقدسة، الجهاد. ذلك أن بياناً مؤرخاً في 23 نوفمبر، يحمله العلماء إلى أركان الإمبراطورية الأربعة، سوف يدعوا جميع المؤمنين، أكانوا رعايا عثمانيين أم لا، إلى أن يهبوا ضد «الطغمة الظالمة المدعومة بالوفاق الثلاثي {...}، والتي يتمثل أسمى ملذات غرورها القومي في استعباد آلاف المسلمين» وإلى «اعتبار المشاركة في الجهاد بارواهم وممتلكاتهم أكثر واجباتهم الدينية الحاجة».

ولخوض هذه «الحرب المقدسة»، تتمتع تركيا بجيش مجهز ومدرب وفق النموذج الألماني. كما أن حكومة برلين قد أرسلت إليها كوكبة كاملة من كبار الضباط: ليمان فون ساندرز، فون سيكت، فون دير جولتز، فون فالكينهاين وأخرين. والحال أن هؤلاء الرجال الذين يتولون قيادة مختلف فيالق الجيش والمكاتب الوزارية الأكثر أهمية (الاستخبارات، المواصلات، التموين والامداد، .

الذيرة، الخ) يصدرون اوامرهم الى ضباط عثمانيين صغار لا يرتحون دائمًا للوصاية الالمانية، لكنهم، الان، يتعاشرون معها. والى جانب هذه القوى العسكرية الخاضعة للحماية اليقظة من جانب ألمانيا، توجد أيضًا، منذ أغسطس ١٩١٤، منظمة خاصة (تشكيلات - اي مخصوصة) مخيفة أنشأها أنور باشا وسوف تصبح ذات صيت واسع. والواقع أن هذه المنظمة، المخصصة لأنشطة الدعاية والتوجس والتخييب، هي نوع من «طابور خامس» تتمثل احدى مهامه الأساسية، الان، في نشر شعار الجهاد الذي رفعه الباب العالى عبر مختلف ارجاء العالم الاسلامي. وفي المراحل التالية من مراحل الحرب، سوف يتولى عملاً بها الذين يصل عددهم الى نحو ٣٠٠٠ انسان مهمات أخرى، من التشكيل البسيط لجماعات سياسية الى تنظيم حملات مسلحة ضد الأعداء الداخليين والخارجيين لنظام الاتحاديين، أكان ذلك في الأراضي العثمانية أم في بلدان نائية كافغانستان أو الهند أو اثيوبيا.

إلا انه بالرغم من قيادة الضباط الالمان، وبالرغم من خزائن الذهب والذيرة القاتمة من برلين، وبالرغم من الجهد الذى يضطلع بها دعائيو التشكيلات المخصوصة من أجل اشعال مشاعر العداوة لدول الوفاق بين صفوف المسلمين، فإن الحرب سوف تبدأ بالنسبة للامبراطورية العثمانية بالشكل الذى سوف تنتهي به : وهو شكل سبئ. لقد عهد الاستراتيجيون الالمان الى الاتراك، كمهمة من الدرجة الأولى، بالعمل على تشتت شمل جزء من الجيش القيصري على جبهة القوقاز. ونحو منتصف ديسمبر ١٩١٤، فإن أنور باشا شخصياً، الذى يحمل شارة القائد العام للقوات العثمانية، هو الذى يقود الجيش الثالث، المرابط فى ارضروم، الى الهجوم على الواقع الروسية، املأً فى أن يسترد فى اندفاع أول ولايات كارس وأرداهان وباطوم قبل أن يكسب للامبراطورية كل الأراضي القوقازية. وتحدد كارثة ساريكميش، فالجنود تتبعهم الثلوج ويفترسهم الصقيع،

وتبدد شملهم الأوبئة. وفي غضون أسابيع قليلة يباد فيلقان من الجيش بشكل يكاد يكون تاماً.

وعلى الجبهات الأخرى، قلما تبدو الأمور أفضل. ففي نوفمبر، ينزل الإنجليز إلى الفار، على الخليج الفارسي، ويبداون في التهام العراق، فيستولون على البصرة (٢١ نوفمبر)، ثم يشرعون في زحف يتميز بالجلد صوب الشمال، وهدفهم النهائي هو الوصول إلى آبار بترويل الموصل. وقرب الفترة نفسها، فإن الهيمنة الإنجليزية على مصر - التي سوف يجري اعلان استقلالها في ١٨ ديسمبر - تؤدي أيضاً إلى تعريض العثمانيين لإيذاء جسيم. وفور تعينه والياً على سوريا، بعد وقت قصير من بدء الحرب، يحدد جمال باشا لنفسه، منذ وصوله إلى دمشق، مهمة تنظيم قوة حملة بهدف إخراج القوات البريطانية من الأراضي المصرية. وسوف يحدث الهجوم الذي يخطط له في يناير ١٩١٥. ويتجاوز نحو ٨٠٠٠ رجل صحراء سيناء ويصلون ظافرين إلى قناة السويس. إلا أنهم لن يتاخروا في الارتداد على أعقابهم دون أن يتسلى لهم عبر القناة دون أن تتشعب الانتفاضة العربية التي راهن عليها الأتراك لمساعدتهم في مشروعهم.

والنجاح الملحوظ الوحيد، في مقابل هذه السلسلة من الاعتقادات هو، المقاومة التركية البطولية في الدردنيل. لكن الثمن كان فادحاً وبالنسبة للحلفاء، الذين ينخرطون في بداية عام ١٩١٥ في هجوم على المضائق، كان «من الصعب تخيل عملية تمنع أملأاً أكبر من الأمل الذي تمنحه هذه العملية» (لورد بلفور). فمن شأن انتصار على هذه الجبهة أن يسمح لدول الوفاق بالسيطرة على العاصمة العثمانية و ، على الأرجح، باجبار الباب العالي على توقيع الصلح؛ ومن شأن إعادة فتح المضائق أن تتيح لفرنسا وإنجلترا العظمى إمكانية إمداد الجيش الروسي بالمدافع والذخيرة، وان تتمكن الإنجليز من توطيد وضعهم في مصر ومن الاستيلاء بشكل أسهل على العراق.. لكن الواقع سوف يكون جد مختلف. فخلال ما يقرب

من عام، سوف تباد قوات دول الوفاق، موجة اثر موجة، أمام تحصينات شبه جزيرة غاليبولى دون أن تتوصل إلى اجتياز الحاجز. فعلى رأس القوات التركية، يقاتل أميرالى شاب قتالاً ضارياً. وهذا الأميرالى أسمه مصطفى كمال. وسوف تنتهي الأمور بالتخلى عن العملية. لكن «جحيم الدردنيل» سوف يكون، بالنسبة للعثمانيين كما بالنسبة للطفاء، أحد أحداث الحرب الأكثر فداحة: إن أكثر من ٢٠٠٠٠ من المحاربين من جانب دول الوفاق سوف يقتلون أو يجرحون، وسوف يصل عدد الضحايا في المعسكر المناوئ إلى ١٢٠٠٠.

ويبينما تمرغ تركيا بهذا الشكل في الحرب، كان ما يزال في إسطنبول رجال يتصورون أن الحرب سوف تكون قصيرة وان انتصار دول وسط أوروبا سوف يسمح للإمبراطورية بأن تتبعث من رمادها. وفي هذا الصدد، تؤثر الدعاية الألمانية تأثيراً فعالاً. على أنه لا الحكومة ولا قادة الجيش سوف يجهلون منذ ذلك الحين أن البلاد منخرطة في سيرورة لا يمكن لأحد التنبؤ بنتائجها.

## سنوات الرماد

كل حرب دمار، وال الحرب التي تجد الإمبراطورية العثمانية نفسها منخرطة فيها لا تشذ عن هذه القاعدة. فهي حرب منسوجة من العذاب والخراب والأهوال التي لا تحتمل. وخلال السنوات الأربع التي سوف تستمر الأعمال الحربية فيها، فإن الرعب والموت لن يخيما على الخنادق وحدها. فهما سوف يخيمان أيضاً على الأرياف والمراکز والمدن وسوف ينالان من السكان المدنيين.

ومن بين جميع مأسى الحرب، فإن المأساة التي حركت الحزن الكبير وأراقت الخبر لأكثر هى ابادة الجماعات الأرمنية في الاناضول الشرقية. وحتى يومنا هذا، لم تسلط كل الأضواء على هذا الحدث المحزن وما يزال هناك تعارض بين فكرتين يتواصل بحدها تتميز باتقاد نادر.

فما هي الواقع؟ قرب منتصف شهر مايو ١٩١٥، تأمر الحكومة العثمانية بـ «ترحيل» جميع الأرمن المقيمين في ولايات الشرق، مثلاً فعل الروس بالفعل على الجانب الآخر من الحدود. ومن حيث المبدأ، فقد كانت المسألة مسألة إخلاء لمناطق القتال، وذلك سعياً، في آن واحد، إلى «تأمين» السكان المدنيين وحماية القوات المسلحة من خيانة محتملة من جانب العناصر الممالة لروسيا. على أن العملية – التي سرعان ما سوف تمس أرمن قيليقيا وأرمن الأناضول الغربية – تجري في ظروف مخيفة : عمليات سلب ونهب، عمليات إحراق، عمليات تعذيب، مذابح. وتحت ضربات من جانب التشكيلات المخصصة وجماعات القناص (تشيت)، نجد أن طوابير المرحلين الذين يجري اقتيادهم إلى معسكرات التجمع في سوريا وفي بلاد الرافدين تتدوّى يوماً ثالث يوم. ولن يصل إلى معسكرات حماه وحمص ودمشق غير نحو ١٢٠٠٠ من الناجين؛ وسوف نجد منهم ٢٠٠٠٠ في دير الزور و ٥٠٠٠٠ في حلب. ومن جهة أخرى، فإنه يبدو أن نحو ٣٠٠٠ شخص قد نجحوا في الوصول إلى القوقاز بفضل الاحتلال الروسي. فلئن ذهب الآخرون؟ من المستحيل أن نقدر بدقة عدد الضحايا. البعض يرى أنه يتراوح بين ٣٠٠٠٠ و ٦٠٠٠٠، والبعض الآخر يرى أنه أكثر من مليون. وأيا كان الأمر، فإن ذلك يدفع هنري مورجييتاو، السفير الأمريكي في إسطنبول، إلى اعتبار ما حدث «اغتيالاً لأمة».

فما هي التفسيرات القائمة؟ إستناداً إلى حشد متثير من الشهادات ومن المؤلفات التاريخية، لا يسمح الموقفالأرمني – وهو أيضاً موقف كثيرين من نوى التفكير المستقل – بأي حكم وسط : لقد كانت لدى الاتحاديين المسكين بزمام السلطة في إسطنبول رغبة واضحة في إبادة شعب بأكمله. وقد جرى التخطيط لهذه الإبادة وتنفيذها بشكل منهجي. وقد اقترفت المذابح إما في الموقع أو على الدرب المؤدي بالمرحلين إلى صحاري سوريا وببلاد الرافدين. وهدف العملية هو إخراج الأرمن بشكل نهائي، وإخلاء القوقاز من عنصر عرقي يشكل حاجزاً أمام توحيد جميع الشعوب التركية في إطار دولة طورانية عظمى. والتفسير التركي ليس

أكثر تعقيداً. وإن يستند هو الآخر إلى حشد من الوثائق التي يصعب الحكم ببطلانها، فإنه يذهب إلى أن حكومة اسطنبول لم تسع قط إلى ابادة الأمة الأرمنية وأنها قد وجدت نفسها ببساطة مضطرة إلى «ترحيل» الأرمن، تمشياً مع ممارسة سارية في زمن الحرب. وتبدو هذه «الترحيلات» ضرورية أكثر بقدر ما أن الأرمن قد شكلوا ميليشيات في خدمة العدو، وبقدر ما أنهم قد استفادوا من تغلغل الروس في الأناضول الشرقية لكي ينظموا، في أبريل ١٩١٥، مذبحة للسكان المسلمين في ولاية قان. وصحيح أن الترحيلات والحوادث التي رافقتها قد أدت إلى سقوط ضحايا، لكن عدد الموتى لم يتجاوز دون شك ٣٠٠٠٠، وهو رقم أجمالي يتناسب تماماً مع الملايين الثلاثة من الأتراك الذين هلكوا خلال الفترة نفسها.

وليس هناك صعوبة في أن نجد في حشد الكتابات المكرسة من الجانبين للمسألة أشكالاً من انعدام الدقة وادعاءات لا تصمد للتقد، بل وتهبيقات. ويوجه خاص، فإنه يبدو من المؤكد اليوم أن بعض المستدادات الأساسية التي أدخلها الاتهام في الملف - على سبيل المثال، الكتاب الأزرق الذي أعده الحكومة البريطانية برايس وتوبيني أو مذكرات نعيم بك المشورة برعاية آرام آندونيان - لا يمكن بأي شكل اعتبارها وثائق يستحيل الحكم ببطلانها. ألم يعترف توبيني نفسه بأن الكتاب الأزرق الذي حرره قد «طبع وزع بوصفة عملاء من أعمال الدعاية خلال الحرب»؟ وبالمثل، فإن صحة البرقيات التي يقال إن حكومة تركيا الفتاة قد أمرت، من خلالها، في ربيع ١٩١٥، بابادة الأرمن، تتعرض اليوم لتشكيك جدي. ومع ذلك فكيف يمكن تجاهل الشهادات التي لا تُعد المحفوظة في خزائن الأرشيفات الغربية، والتي تتحدث، كل بطريقتها، عن الحقيقة الأليمة؟ كيف يمكن، بوجه خاص، عدم التسليم بحقيقة عينية بسيطة: لقد كان في تركيا عشية الحرب العالمية الأولى أكثر من ١٥٠٠٠٠ أرمني على الأرجح؛ وفي اثر المذابح والترحيلات والرحيل إلى المنفى، لن نجد منهم بعد بضع سنوات غير ٧٠٠٠.

إلا انه لابد من الاشارة الى أن الجماعات الأرمنية ليست الجماعات الوحيدة التي اختزلتها مطربة الحرب. ففى ربيع ١٩١٥، يتقدم الجيش القيصري فى اقليم بحيرة قان، جاراً فى اثره كتائب من المتطوعين تتالف من أرمن القوقاز وتركيا. ولأن يتمكن العثمانيون من رد هذه القوات الروسية- الأرمنية إلا نحو بداية يوليو. وفى غضون ذلك، نجد ان عشرات الآلاف من المسلمين - بل و ، بسبب تقلبات العمليات العسكرية، عدداً كبيراً جداً من المسيحيين - يبادون أو لا يجدون خلاصاً إلا في الهرب. ويتكسر السيناريو نفسه بعد بضعة شهور، عندما ينتزع الروس أرضروم (فبراير ١٩١٦) ويحتلون تدريجياً جزءاً كبيراً من الأناضول الشرقية، حيث يدفعون قواتهم صوب موش فى الجنوب و ، فى الشمال، الى ترابزون (التي يتم الاستيلاء عليها فى ابريل) وايرزىبنچان (يوليو). وفى هذه المرة أيضاً، سوف يدفع السكان المسلمين ضريبة فادحة للمواجهة بين الطوائف. وقد أظهرت احصاءات ما بعد الحرب، بالنسبة لكل ولاية من الولايات الخاضعة للاحتلال الروسي وأعمال التأثير من جانب الميليشيات الأرمنية، عجزاً ديمografياً هاماً - يبلغ حجمه الاجمالى عدة مئات من الآلاف من الانفس - يرجع فى جانب كبير منه الى المذابح التى اقترفها العدو.

١٩١٥، ١٩١٦، ١٩١٧ : سنوات الرماد. في بينما تجري هذه الأحداث الفظيعة على الحدود الشمالية - الشرقية، تترعرع الجبهات الأخرى هي أيضاً في المأساة. فالموت يجتاح الدردنيل. والموت يجتاح بلاد الراافدين حيث يواصل الانجليز زحفهم الثابت صوب الشمال، بالرغم من اخفاق جسيم يتكتبونه في كوت العمارة في ابريل ١٩١٦. والموت يجتاح سيناء وضفاف قناة السويس، حيث يصر الكولونييل البافارى فريدرىك كريس ثون كريسيينيشتاين على شن غارات على القوات البريطانية في مصر. وأخيراً، يجتاح الموت شبه الجزيرة العربية وسوريا وفلسطين. وفي هذه الأقاليم، لا يصطدم العثمانيون بدول الوفاق وحدها، وإنما يصطدمون أيضاً بشريف مكة، حسين، الذي يدعو العرب، في يونيو ١٩١٦، إلى الثورة على سيطرة السلطان.

والواقع أن الثورة العربية، التي ينظر إليها في إسطنبول على أنها طعنة حقيقة في الظهر، سرعان ما سوف تشكل أحد الشواغل الرئيسية للباب العالي. والسبب في ذلك هو أن الشريف حسين لا يتحرك بمفرده. فهو يتمتع بدعم نشيط من جانب الانجليز الذين عقد معهم، في يناير ١٩١٦، اتفاق مساعدة متبادلة. وبموجب هذا الاتفاق الذي تم التفاوض عليه مع السير هنري ماكماهون، المندوب السامي لبريطانيا العظمى في مصر، تتعهد حكومة لندن بالاعتراف باستقلال جزء كبير من البلدان العربية، من الحدود الشمالية لسوريا إلى الخليج الفارسي في الشرق، والبحر المتوسط في الغرب (باستثناء شريط ساحلي كبير ممتد على الساحل السوري) وشبه الجزيرة العربية في الجنوب؛ كما تعد بأن «تقدّم للعرب المشورة والمساندة الضروريتين من أجل إنشاء أنساب أشكال الحكم في هذه الأراضي المختلفة»؛ وفي المقابل، يقبل الشريف مكة الانخراط في القتال «من أجل تحرير السكان العرب من النير التركي»، عبر الحصول على مساندة هامة بالسلاح وبالمال. وتوضح رسالة كتبها ماكماهون: «إن من الواضح أن العرب قد قرروا إلا يستعينوا إلا بمستشارين بريطانيين»، بما يشكل استبعاداً لأية مساعدة أوروبية أخرى.

ومن المؤكد أن هذه ليست هي المرة الأولى التي يصطدم فيها السلطان بأحد تابعيه العرب. إلا أن حسيناً يشكل، مع مساندة بريطانيا العظمى له، خصماً مخيفاً. والموقف أكثر حرجاً بقدر ما أن الانجليز يتفاهمون أيضاً مع أمير نجد، عبد العزيز ابن سعود. ففي مقابل مساعدة شهرية قدرها ٥٠٠٠ من الجنيهات الاسترلينية والاعتراف بـ«الاستقلال» السعودي، يعد ابن سعود الحكومة البريطانية بصداقته وبحياده. وفي غياب تحالف ايجابي، فإن هذا الاتفاق يسمح لشريف مكة بالانتقال إلى الفعل دون خوف من أن يضيقه جار لا يكن له وداً.

ودفعة واحدة تبدأ الأمور بدأية جد سيئة بالنسبة للعثمانيين. فتحت قيادة الأمير فيصل، أحد أبناء حسين، يهجم البدو على سكة حديد الحجاز ولا يتأخرون

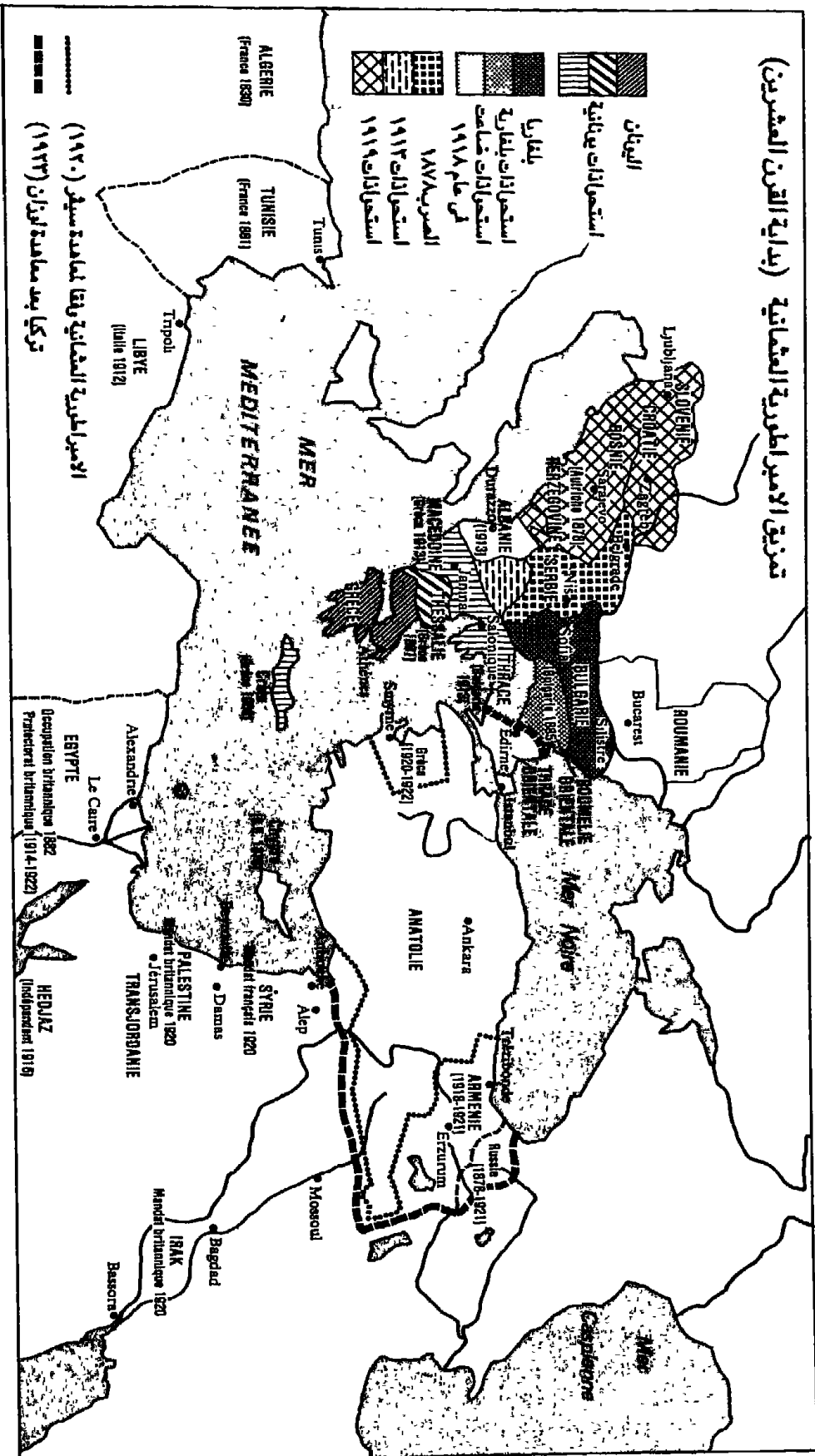
في اخضاع الحاميات التركية في مكة وجدة لرحمتهم (١٦ و ١٢ يونيو ١٩١٦). ويجرى تنفيذ العملية بمهارة، وذلك بمساعدة عدد من الضباط الانجليز يبرز بينهم توماس ادوارد لورانس، وهو شخصية غامضة سوف يتبااهي فيما بعد بأنه أحد الملهمين الرئيسيين للثورة العربية.

وبفضل هذا الدعم البريطاني، لن يتطلب الأمر من فيصل غير عدة أسابيع لكي يسيطر على الجزء الأكبر من الحجاز ولكن يحرم الجيش العثماني في اليمن من أي اتصال مع بقية الامبراطورية. وسوف يتم إجتياز خطوة أخرى عندما يعلن حسين نفسه، في أواخر أكتوبر، «ملكًا للعرب». وصحيح أن ذلك لا يعده أن يكون ايقاعة رمزية، لأن الملك الجديد لا يسود الآن إلا على قبائل بلو الحجاز. إلا أنه يتضح منذ ذلك الحين أن ريح الرمال لن تهدأ بسرعة.

وتمشياً مع روح الاتفاق المعقود مع ماكماهون، فإن الثورة التي يقودها الشريف حسين تكتسب طابعاً عربياً جاماً وتعلق على نحو خاص بسوريا. فمنذ ربيع ١٩١٧، سوف تهدر قوات فيصل صوب الشمال، حيث تستولي على العقبة (٦ يوليو)، وتزعج العثمانيين بالغارات وبأعمال التخريب التي يجري شنها على طول خط سكة الحديد الذي يربط المدن السورية بالمدينة. ونحو الفترة نفسها، تتحرك الأولوية الانجليزية في مصر هي أيضاً، حيث تزحف ببطء عبر سيناء في اتجاه الأماكن المقدسة.

وفي وجه هذا الهجوم المزدوج، المستند إلى دراية جيدة بالساحة والى السيطرة على طرق المواصلات، سوف تجد تركيا نفسها مضطرة إلى نشر أقوى قواتها: الجيش الرابع الذي يقوده جمال باشا و ، بوجه خاص، قوة جديدة تماماً، هي جيش يلد يريم («الصاعقة»)، الموضوع تحت قيادة الجنرال ثون فالكينهайн والذى يهيمن عليه ستون من الضباط الألمان. ولا طائل من وراء ذلك. فبعد الاستيلاء على غزة وعكا وبيافا، سوف تقضى الأولوية الانجليزية التي يقودها

تمذيق الإمام اطوري العثمانية (بداية القرن العشرين)



**تحليل الامبراطورية العثمانية (بداية القرن العشرين)**

الجنرال الليبي اعياد رأس السنة في القدس، التي تم الاستيلاء عليها في ٩ ديسمبر. وفي هذا الشتاء نفسه، سوف يخيم رجال فيصل من جانبهم على ضفاف البحر الميت ونهر الأردن، حيث يدعرون الأسطول التركي الصغير في الكرك. ولا تعود دمشق جد بعيدة. وبالرغم من كل شيء، فإن الوصول إليها سوف يتطلب أيضاً نحو عشرة أشهر من العمليات العسكرية. فالعثمانيون يقاومون بشراسة.

وإذا كانوا يقاتلون بمثل هذه الشراسة، فذلك لأن الرهان كبير. فالمسألة بالنسبة لهم لا تتمثل في مجرد احباط حلم المملكة العربية الكبرى الذي يراود حسيناً. إذ يتعمّن عليهم بوجه خاص منع دول الوفاق من تنفيذ مشاريعها الخاصة بتمزيق اوصال الامبراطورية. والواقع أن أحداً في اسطنبول لا يجهل - والثوريون الروس هم الذين أذاعوا السر بعد اكتشافهم ذخيرة من الوثائق السرية في الأرشيفات القصصية - أن الدول المتحالفه قد قسمت فيما بينها بالفعل بخفة ممتلكات السلطان الآسيوي. فالحال أن المفاوضات التي أجراها في مايو ١٩١٦ السير مارك سايكس من الجانب الانجليزي وچورچ پيكو عن الجانب الفرنسي قد تجاویت تجاویاً كبيراً - بمحاركة سان بطرسبورغ فيما بعد - مع شهوات الأطراف الثلاثة المعنية: فلروس، ولايات أرضروم وترابزون وقان وبيتليس إلى جانب أقاليم موش وسيرت حتى وادي دجلة؛ ولفرنسا، الساحل السوري وقيليقيا إلى جانب منطقة نفوذ شاسعة تشمل بقية سوريا وشمال العراق؛ ولبريطانيا العظمى، موانئ حيفا وعكا، وكل بلاد الرافين الجنوبية من بغداد إلى الخليج الفارسي، وأخيراً منطقة نفوذ شاسعة تمتد من فلسطين إلى إيران. كما ان اتفاقاً آخر، وقع بعد ذلك بعدة أشهر في سان چان دو موريين (١٩ أبريل ١٩١٧)، ينص على حصة من الأسلاب لايطاليا : منطقة احتلال منحوته عبر الأناضول الغربية وتستوعب عدداً من أغنى أقاليم الامبراطورية، من بينها ازمير وقونيه وأنطاليا وميرسين. وأخيراً، فمع الاتجاه إلى هذه التقسيمات، لا يختلف الحلفاء عن نشر الوعود في جميع الاتجاهات: للعرب، الاستقلال المصحوب بوصاية أوروبية فعالة، ولليهود، «وطن

قومى» فى فلسطين (اعلان بلفور المؤرخ فى ۲ نوفمبر ۱۹۱۷)، ولليونانيين، انجاز «فكرتهم العظمى»، إنشاء يونان كبرى تستوعب ثراس والولايات الایجية لآسيا الصغرى. وأمام مثل هذه الاحتمالات، كيف يمكن للامبراطورية ألا تنزعج وألا تتصدى بقوة الاستماتة؟ وفي هذه الأشهر الأخيرة للحرب، فإنها لا تقاتل ضد دول الوفاق وحدها، بل تقاتل ضد موتها هي نفسها.

لكن ضوءاً ييزغ وسط هذا الاحتضار، فالثورة التى نشبت فى بترودجراد فى مارس ۱۹۱۷ تضع روسيا خارج القدرة على مواصلة الأعمال الحربية. وعلى الجبهة الشمالية - الشرقية، لا تتأخر القوات الروسية عن الانفضاض. ومن هذه الجهة، يمكن لتركيا أخيراً ان تلتقط أنفاسها. وسوف تلتقط أنفاسها بشكل أفضل بعد ذلك بعده أشهر، عندما يعد البلاشفة، بموجب معاهدة برس - ليتوفسك (۳ مارس ۱۹۱۸)، بالجلاء عن الأراضى المحتلة ويرد ولايات كارس وأرداهان وباطوم التى استولى عليها القيصر فى عام ۱۸۷۷ إلى الامبراطورية وينزع سلاح جماعات المتطوعين الأرمن.

### توبته المؤخرة

الحرب ليست مجرد مسألة أسلحة ووقود للمدافع. فتركيا، شأنها فى ذلك شأن جميع البلدان المتحاربة، يجب عليها أيضاً تعبئة قواها المعنوية والنضال على الجبهة الاقتصادية، وصوغ قوام اجتماعى قادر على التكيف مع الظروف. وتصبح اللحظة مهيئة للتدارير الاستثنائية والتتجديفات الجسورة. والموقف جد ملائم للتغيرات بحيث أن حكومة اسطنبول، فى خوضها المعارك ضد دول الوفاق، تدير ظهرها فى الوقت نفسه لسيرورة الخضوع للغرب والتى انجرت إليها الامبراطورية العثمانية منذ بداية القرن التاسع عشر.

ولكسب الحرب، فمن الضروري (وإن لم يكن كافياً) الإيمان بالنصر. ومنذ بداية الحرب، ينهمك دعائيو نظام الاتحاديين فى الاضطلاع بعملهم، معلنين

إيمانهم بجبروت تركيا. وأحد أوائل من يصوغون النبرة هو كاتب اجتماعي اشتراكي - ديمقراطي شهير جاء من المانيا ودخل، بباركة الفيلهيلمشتراسه، في خدمة القضية العثمانية، وهو الكسندر اسرائيل هيلفاند، الأكثر شهرة تحت اسم بارقوس الأدبي. ففي كتيباته المنشورة باللغة التركية، تمكن بارقوس من أن يعلن بقوة اقناع كبيرة أن الحرب تشكل الوسيلة الوحيدة التي يملكها العثمانيون لزع نير الامبرياالية الأوروبية الذي لا يحتمل وأن تركيا لن تفشل، بمساعدة المانيا، في الخروج ظافرة من الاختبار، فتستعيد في أن واحد الأرضى والثروات التي جردت منها وكل عظمتها السابقة. وعلى الفور، يسخر أغلب الصحفيين والروائيين والشعراء هم أيضاً أقلامهم لخدمة الدعاية الحربية. ويبرز بينهم عدد من أفضل كتاب الفترة: ضياء جوقلب، محمد أمين، عمر سيف الدين، خالدة أديب وأخرون. وإشعار الأدباء على نحو أفضل بدورهم كمهالين للمجهود الحربي، يصل الأمر بالحكومة إلى حد تنظيم جولة لهم في ساحات المعركة. والنتيجة: سهل من القصص التي تتحدث عن البطولة ومن القصائد ذات الروح العسكرية.

وربما كان انتاج جوقلب هو الانتاج الذي يعبر بشكل أفضل عن روح الفترة. فجوقلب - وقد أثبتت ذلك بالفعل في كتاباته قبل الحرب - يملك حس الشعار، حس الصيغة التي تطبع في الذاكرة وتوجه الأذهان. وقصائده تشيد باحترام الهيكلية العسكرية («جندي بسيط أنا، وهو قائدى؛ أطيع كل اوامره بلا نقاش، أغمض العينين وأؤدى واجبى»)، وتعلن تفوق التركي على جميع خصومه، وتتحدث عن عبقرية من يتولون قيادة البلاد ( خاصة طلعت وأنور) وتهيم بالأمة وبالدين وبالوطن. والأفكار نفسها نجدها في النصوص التثوية: فالتركي سوف يكسب الحرب لأنّه ينتمي إلى جنس راق، ولأن روحه تفيض بالثراء، ولأن الحق والعدل إلى جانبه، ولأن حسه الأدبي يستند إلى الدين الاسلامي، ولأنه يحب وطنه ولغته وثقافته...

أدب دعائى بسيط، يشبه الأدب الذى نجده فى جميع البلدان المنخرطة فى الحرب. لكن ذلك لا يحول دون الاعتراف بأن كتابات جوقلب، شأنها فى ذلك شأن كتابات الأدباء الآخرين الذين قبلوا المشاركة فى النضال من أجلبقاء تركيا، سوف تسهم بفعالية فى صوغ نزعة قومية صدامية أقل رهافة وإن كانت تتميز بقوة تغلغل وبدينامية جد متماشية مع متطلبات اللحظة.

والشيء الهام هو أنها نزعة قومية سوف تبدو ابداعية بدرجة معقولة. فمنذ الأزمنة الأولى لثورة تركيا الفتاة، اجتهد جوقلب والإيديولوجيون الآخرون للنظام الجديد فى إرساء أسس تجديد اجتماعي وثقافى قائم على ما سوف يجرى تصويره على أنه عودة إلى قيم الأسلاف: التعليم العلمانى، جرعة معينة من التحرر الأنثوى، اعتماد روح علمية، الانفتاح على التجديدات التقنية للعالم الحديث، درجة عالية من التهذيب المهنى والعائلى والمدنى، دين مجرد من الخرافات ومفتوح على أفكار التقدم. ومع دخول تركيا الحرب، فإن باب المكناط يصبح منذ ذلك الحين مفتوحاً على مصراعيه. ويحافظ من المشاريع التى تصوغها انتلجنتسيا استحوذ عليها الالهام، سوف تزيد حكومة الاتحاديين المبادرات التجددية، مستفيدة من غياب أية معارضة برلمانية ومن مناخ الاتفاق العام الذى شجعت عليه حالة الحرب لاعطاء دفعة متزايدة الجذرية - على الورق على أية حال - لاصلاحات التى جرى تدشينها.

ومن بين التدابير الأكثر اثاره والتى اتخذت فى تلك الفترة، تجدر الاشارة بادىء ذى بدء إلى التدابير الرامية إلى قدر من تحرير المرأة. وكان قد مر وقت طويلاً لم تعد فيه صورة المرأة المحجبة والمحبوسة فى الحرير، حيث تستسلم لمشيئة رب الأسرة، غير ظاهرة غريبة فات أوانها، على الأقل فيما يتعلق بالفئات الميسورة فى المجتمع. وفي كبرى مدن الامبراطورية العثمانية، كان الذى النسائى الأوروبى

قد بدأ يجد متبادرات في ارتدائه منذ الثلث الأخير للقرن التاسع عشر، بل لقد ظهرت نحو عام ١٩٠٠، من جانب عدد من الكتاب، دعوات متأثرة تأثراً واضحاً بمبادئ حركة تحرر المرأة. وبعد ثورة تركيا الفتاة، فإن بعض التدابير الملموسة - تطوير التعليم الأولى والثانوية الموجهة إلى البنات، افتتاح أول ليسيه للبنات في عام ١٩١١، زيادة المدارس التمهينية - سوف تشهد على الانتباه الذي توجهه لجنة الاتحاد والترقي إلى حالة المرأة. إلا أنه، في عام ١٩١٤، كان ما يزال هناك الكثير الذي يجب عمله.

والواقع أن التجديد الأكثر تميزاً سوف يتعلق بموضوع حساس بين الجميع، هو موضوع الطلاق. ففي هذا الموضوع، يعطى القانون الديني جميع الحقوق تقريباً للرجال ولا يعترف للنساء من الناحية العملية إلا بالالتزام الرضوخ. وفي عام ١٩١٦، تجاوياً مع أحد المطالب التي أبرزتها مراراً النخبة ذات الميول التغريبية، وخاصة شخصيات قد شهيرة كضياء جوقلب أو الروائية خالدة أديب، سوف تصدر الحكومة قانوناً يجيز للزوجة طلب الطلاق إذا ما اقترف زوجها الزنا، أو إذا ما انتهك عقد الزواج، أو أيضاً إذا ما اتّخذ لنفسه زوجة أخرى دون موافقتها. وفي السنة التالية، سوف يمضي اعتماد قانون جديد للحوال الشخصية في هذا الاتجاه نفسه. والواقع أن هذا النص، مع اتّاحته مكاناً واسعاً لوصايا الإسلام واليهودية والمسيحية، سوف يصور الزواج والطلاق والعلاقات الأسرية الأخرى على أنها مسائل ترجع بشكل حصرى إلى السلطات المدنية وسوف يضع نهاية لسلطة الفصل التي تمارسها المحاكم الدينية في هذا المجال. وفي توافق مع هذه الترتيبات القانونية، سوف يبذل الباب العالي أيضاً أقصى جهده من أجل اتّاحة التعليم للمرأة بشكل أوسع. وسوف تشهد سنوات الحرب امتداد شبكة المدارس الموجهة إلى المرأة؛ وسوف نشهد ظاهرة أكثر اثارة تتمثل في التزايد الملحوظ لعدد النساء اللواتي يثابرلن إلى حد متتابعة دراسات عليا.

إلا أن من الواضح أنه لا يكفي افتتاح مدارس أو إصدار قوانين لإلغاء قرون من الخضوع. ولا تستطيع المرأة أن تتعلم بشكل فعلى المساواة بين الجنسين في الصحف النسائية، على الرغم من أن هذه الصحف قد زادت جرأتها غداة الثورة. والواقع، في هذه السنوات التي تتميز برحيل جميع الرجال القادرين على حمل السلاح إلى الجبهة، أن التحرر يمر بشكل خاص عبر العمل. فقد طمست الحرب إلى حد بعيد صورة المرأة المحكم عليها بالحبس في الحريم. وأضطراراً إلى مواجهة الاختزال المفاجئ لليد العاملة المذكورة، تدخل النساء جميع الساحات: في الحقول، وفي الورش الحرفية، وفي المصانع وفي المستشفيات حيث يعملن كممرضات، وفي مكاتب البريد، وفي الإدارات العامة، وفي الشوارع حيث يعملن في الكنس أو في اصلاح الرصيف، وفي الاسواق حيث يبيعن منتجات بساتينهن أو الأشياء التي من عمل أيديهن.

وهذا المجتمع النسائي، الذي يضطر بين عشية وضحاها إلى أن يحل محل مجتمع يكاد يكون رجاليًا بشكل حضري، ما يزال عليه اجتياز شوط طويل حتى يصل إلى تحرر حقيقي. ومهما يكن من أمر، فإن النساء قد حصلن منذ ذلك الحين، دون أن يردن ذلك (الواقع أن عدداً من المهام التي عهد بها اليهن ينبع من قانون صدر في عام ١٩١٥ يؤسس نوعاً من الخدمة الإجبارية)، على حق اقتسام موقع العمل الواحد مع الرجال (أولئك الذين لم يرحلوا إلى الجبهة)، وكذلك على حق الخروج إلى الشارع سافرات والانتكاب على اعمالهن دون خوف من ملاحقة نظرات حراس التقليد. ومنذ بداية الحرب، تكرس جمعيات خيرية مختلفة نفسها لمهمة واحدة تتمثل في دعوة النساء إلى العمل. وحجتها بسيطة، لكنها مثيرة: فالمرأة، بمساهمتها بعملها في المجهود القومي، لا تؤدي فقط عملاً وطنياً، بل تكسب أيضاً استقلالها الاقتصادي وتتمكن، وهذا واقع أكثر أهمية، من كسب قدر من حرية الفعل والتفكير.

وبينما يكسب تحرر المرأة أرضاً له بهذا الشكل شيئاً فشيئاً، تحت ضغط الأحداث، تحرز قضية عظيمة أخرى، هي قضية العلمنة، نجاحات أيضاً.

فمنذ عام ١٩١٣، أصدرت الحكومة تشريعاً جديداً يحد بشكل ملحوظ من مجال تدخل المحاكم الدينية ويضع القضاة الشرعيين والمفسرين الآخرين للشريعة تحت سيطرة سلطات مدنية. وسوف يكون ذلك تدشيناً لسياسة علمنة نشطة سوف تؤدي، في غضون سنوات قليلة، إلى تبديل المشهد المؤسسى العثماني تبديلاً محسوساً. وهكذا، بوجه خاص، فإن مرسوماً صادراً في عام ١٩١٥ سوف ينص على توحيد مجلس الجهاز القضائي، بما في ذلك المحاكم الدينية، تحت سيطرة وزارة العدل وحدها. وفي الخطوة نفسها، سوف تجتهد الحكومة في «تحويل» العلماء «إلى موظفين» بربطهم بالادارة المركزية ويتخصيص مرتبات لهم كما لجميع مستخدمي الدولة الآخرين. أما المدارس الدينية فسوف يجري إلزامها بقبول وصاية وزارة التعليم، في حين أن الأوقاف الخيرية سوف يكون عليها التكيف مع إشراف متزايد من جانب وزارة المالية. وسوف يتعلق أحد التدابير الأكثر أهمية بمؤسسة عتيقة من مؤسسات عصر التنظيمات، هي مجلس المشايخ (مجلس - اى مشايخ). ففي عام ١٩١٦، سوف يجري تزويد هذه المؤسسة بهيكل جديد وسوف يحدد لها الباب العالى مهمة جمع تكايا الدراوיש والطرق الصوفية في البلاد تحت سيطرة شيخ الاسلام العليا. وأخيراً، في العام نفسه، نجد أن قمة هرم المؤسسة الدينية سوف يمسها الاصلاح: ذلك أن شيخ الاسلام، الذى يجرى تجريده من جانب كبير من صلاحياته الوزارية، سوف يفقد مكانه في مجلس الوزراء وإن يكون تحت اشرافه بعد غير ادارة بسيطة، مختصة من حيث المبدأ بادارة الشئون الدينية فقط.

وهي علمنة مهجنة باختصار بالمرکزة وبسيطرة الدولة الى حد بعيد. ولا شك أن هذه السياسة، التي تستمد الوحي من ضياء جو قلب ومن الايديولوجيين الآخرين

للجنة الاتحاد والترقي، لا تهدف الى الحد من الامكانيات المتاحة أمام الاسلام للتدخل في أنشطة المجتمع المدني بقدر ما تهدف الى جعل المؤسسات الدينية أحد سيور توصيل الارادة الحكومية. وفي ظروف الفترة، فإن هذه الوصاية على الدين ليس فيها بالفعل ما يستحق الاستغراب. فحكومة الاتحاديين بحاجة الى ان تكفل لنفسها السيطرة على القوى الدينية ليس فقط لأن الاسلام يشكل رأس حرية الدعاية ضد دول الوفاق واللحمة الاكثر فعالية للتضامن القومي، وإنما أيضاً لأنها تعطى للدين - وهو دين مجدد ومكيف مع العصر - دوراً من الدرجة الأولى في تعبئة الأذهان من أجل تجديد الامبراطورية.

وفي مجال جد مختلف، تتباين مع هذه السيطرة على القوى الدينية الجهود التي تضطلع بها لجنة الاتحاد والترقي من أجل ايجاد "اقتصاد قومي" (على اقتصاد) قادر على مواجهة المشكلات الجسيمة للإنتاج والتمويل والتوزيع والتي تواجهها تركيا المنخرطة في الحرب. والحال أن الاسلام، الذي يجري ربطه بالتركيب المذهبية التي يصوغها الايديولوجيون القوميون، يجب أن يلعب دور الدرع المعنوي للبلاد. أما الوصفات الاقتصادية الجديدة فهي تهدف الى تأمين ركيزة مادية راسخة لها.

وعلى رأس دعوة "الاقتصاد القومي" نجد، مرة أخرى ضياء جوغلب الذي سوف يتبنى أفكاره، المأخوذة في أغلبها عن فردرريك ليست وعن مدرسة الاقتصاد السياسي الالماني، كتاب اجتماعيون عديدون، ويوجه خاص، أحد أكثر دعوة النزعة القومية التركية حماساً، هو موبيز كوهين، وهو عثماني اسرائيلي العقيدة، أكثر شهرة تحت الاسم الأدبي: تيكين آلب. وحجتهم بسيطة: لكي تنعم تركيا بالعزيمة وبالاستقلال، يتبعن عليها الاعتماد على قواها الاقتصادية الخاصة، ويجب عليها نزع نير الرأسمالية الاوروبية، وإنهاء شبه الاحتكار الذي تتمتع به الأقليات في التجارة وفي الصناعة العثمانية الوليدة، وتكوين بورجوازية استثمارية قومية،

قادرة على الامساك بزمام مصير البلد في جميع قطاعات الاقتصاد. وتتعين الاشارة الى أن الظروف تعتبر جد مؤاتية لتطبيق مثل هذه السياسة. ذلك أن إلغاء الامتيازات والأثر المباشر لدخول الحرب والذي يتمثل في وقف التبادلات التجارية مع دول الوفاق، ليس من شأنهما، إذ يسمحان للإنتاج القومى بالتطور فى حمى من كل منافسة، إلا أن يشجعا على انطلاق طبقة من رجال الأعمال المحليين، وال حاجات الضخمة التي تترتب على المشاركة فى الحرب، خاصة من حيث العتاد العسكرى والسلاح، وكذلك فى سلسلة كاملة من المجالات الأخرى (النقل، التموين، لانتاج المنجمى، الخ)، من شأنها هى أيضاً حفز تكوين رأسمالية ذات طابع قومى.

ولكن كيف يمكن تكوين بورجوازية تركية من عناصر شتى، فى سياق اقتصادى يتميز حتى ذلك الحين بهيمنة عناصر من الأقليات؟ إن رد ايديدولوجىي لجنة الاتحاد والترقى رد بسيط. أن تمسك الدولة نفسها بزمام الأمور، وأن تسهم عن طريق تدابير خاصة فى انشاء مشاريع قومية، وان تساعد رجال الأعمال المسلمين على تكوين الثروات وعلى استثمار رساميلهم فى الانشطة المربحة.

والواقع أن هذا هو ما سوف تعمل الحكومة على تحقيقه. فبين عامى ١٩١٤ و١٩١٨، سوف تتواتى التدابير الرامية الى ايجاد مسار لاقتصاد قومى بایقاع سريع: اقرار تعريفات جمركية جديدة تهدف الى حماية الانتاج الداخلى والسوق الداخلية من مزاحمة السلع المستوردة، إعادة تنظيم البنك الزراعى، انشاء جهاز مالى، هو بنك الاعتماد الوطنى (اعتبار -اي ملى بنكاس)، تتمثل مهمته فى تدبير الرساميل الضرورية للمشاريع التجارية والصناعية، إدخال تعديل جوهري على قانون صادر فى عام ١٩٠٩ بشأن "تشجيع الصناعة" يمنح مزايا متنوعة- خاصة منح مساحات مجانية مأخوذة من الأراضى العامة للشركات التى تبدى ملحاً يتمشى مع المصالح القومية، انشاء شبكة من التعاونيات الانتاجية والاستهلاكية والائتمانية، تكوين لجان تموين، عبر مختلف أرجاء البلاد، تتمثل مهمتها فى تنظيم

ومراقبة نقل وتوزيع المنتجات الأساسية الضرورية (الدقيق، السكر، البنوك، البترول، الخ)، إصدار قانون يحظر استخدام لغة أخرى غير التركية في مراسلات الشركات، زيادة المنشآت المدرسية الوجهة إلى التعليم الفني.

فما هي النتيجة؟ لقد تم إنشاء أكثر من مائة شركة قومية بين عامي ١٩١٤ و١٩١٨، في قطاعات جد متباعدة، كالبنوك، والتقل، وتوزيع المنتجات الزراعية، والمناجم، والانشاءات، واستثمار الغابات، أو انتاج الورق أو تجارة التجزئة. وحدث انطلاق غير مسبوق للقطاع الحرفى، الذى حرر مؤقتاً من مزاحمة السلع المستوردة. وانبثق، فى الأرياف الأناضولية، فئة من ملاك الأراضى ومن التجار الذين أثرتهم تجارة الحبوب ومواد غذائية أساسية أخرى. وظهرت ثروات ضخمة تربت على المضاربة واحتلاس المال العام والسوق السوداء، فشأنها فى ذلك شأن جميع البلدان المتحاربة، كان لتركيا أغنياء حربها، الذين جاءت غالبيتهم من بين صفوف المشمولين بحماية لجنة الاتحاد والترقى، الموزع الوحيد للتعاقدات مع الجيش والخدمات العامة، وال وسيط المحظوم فى جميع المعاملات المتصلة بالتمويل. إلا أنه إذا كان البعض يتمكنون من الاستفادة من الحرب، فإن الآخرين-الغالبية العظمى-ليس لهم الحق إلا فى تحمل الصعوبات والعذابات التى تجرها الحرب فى أذىالها: المجاعات، الجرایات، فرض ضرائب متزايدة على بعض المنتجات، إرتفاع أسعار التجزئة مع معدل تضخم سنوى يتراوح نسبة الـ ٣٠٪. وفي مدينة كبرى كاستنبول يتعاشر أسلوبان للحياة متعارضان تعارضاً صارخاً. فمن جهة، ثراء يتطاول بلا حياء ، ومحدث نعمة يغرقون فى اللهبو والسكر والفجور. ومن جهة أخرى، شقاء صارخ فى كل مكان، وموظفو أنزلت السوق السوداء والتضخم قدرتهم الشرائية إلى أسفل سافلين، وشعب بائس باكمله يرزح تحت نير الفاقة والتسلول.

ومن الواضح أن نجاح حفنتن قليلة من الأفراد فى استغلال الظروف أحسن استغلال لا يعني أن تركيا قد نجحت، فى غضون سنوات قليلة، فى تكوين

نهاية عالم (١٩٢٣-١٩١٨)

بالنسبة للامبراطورية العثمانية، يبدأ الفصل الأخير للحرب ببداية طيبة. ففي الجنوب، في بلاد الراشدين وفي سوريا، حتى وإن كانت قوات العدو لا تكفي عن التقدم، تبدي الجيوش التركية مقاومة بل ويمكنها أن تتأمل، إن لم يكن في قلب الوضع على الجبهات ففي تحقيق الاستقرار عليها على الأقل. وفي الشمال، يؤدي تفرق شمال القوات الروسية أثر الانقلابات السياسية لعام ١٩١٧ إلى اتاحة آفاق جديدة تماماً: استرداد الأراضي التي ضاعت منذ عام ١٨٧٦، بل واحتمال استرداد "جميع الأراضي التركية" التي التهمتها الامبراطورية القيصرية على مر العصور. ويهدف جنود أنور ياشا: "هيا! طوران في انتظارنا. من القاهرة إلى باطوم، من الهند إلى أفغانستان، الكل في انتظارنا". فلم يعد أفق تركيا هو ذري القوقاز. فمنذ ذلك الحين، يزوج بصرها في ارجاء موارء بحر قزوين المتراكمة. الأطراف.

وتؤدي معاهدة بريست-ليتويفيسك، التي توقع بعد مفاوضات طويلة، إلى إنهاء الخلاف الروسي-العثماني بتلبية أحد مطالب الأتراك الأساسية: العودة إلى حدود ما قبل عام 1876، لكن المعاهدات تبرم لكي تنتهك. فمادام الطريق مفتوحاً الآن في القوقاز ، فلماذا لا تمضي القوات العثمانية إلى باكو أو حتى إلى ما هو أبعد منها؟ لماذا لا تضم تركيا في أحضانها السكان المسلمين في الإمبراطورية الروسية

السابقة التي منق اوصالها الغليان الثوري؟ إن حكومة اسطنبول تصبح أكثر ميلاً إلى دفع قواتها صوب فتوحات جديدة بقدر ما أمن الألمان، الراغبين في السيطرة على حقول نفط باكو وعلى الثروات المنجمية الأخرى عبر القوقاز، قد سمحوا لأنور باشا بأن يتصور أنهم لن يعترضوا على تغلغل عثماني في الأقليم.

على أن تركيا، لكي يتسمى لها تحقيق مشاريعها، يتبعها كسر مقاومة جيورچيا وأرمينيا، المتحدين منذ وقت قصير (ديسمبر ۱۹۱۷)، مع آذربيجان، في جمهورية عبر القوقاز. ويعنى ذلك أولاً، بالاستناد إلى عمليات عسكرية، الحصول من الجمهورية الوليدة للتو على الاعتراف بمعاهدة بريست-ليتوفسك، خاصة فيما يتعلق برد الأرضى الذى تنص عليه هذه المعاهدة. وفي مرحلة ثانية، اعتماداً على النجاحات التى أحرزها جيشه، يقدم الباب العالى مطالب جديدة: اختزال القوات عبر القوقازية بدرجة هامة، حرية مرور التجار العثمانيين عبر أراضى الجمهورية، وبوجه خاص، التخلى عن اليكسندروبول وايكيميازين وعدد من المناطق الجيورجية. الواقع أن فشل المفاوضات التى جرت فى هذا الصدد فى باطوم، فى مايو ۱۹۱۸، سوف يعطى العثمانيين الذريعة التى يحتاجون إليها لزيادة ضغطهم العسكرى والهجوم على أرمينيا الروسية، العقبة الأخيرة فى وجه الوصول إلى آذربيجان المسلمة.

ونحو اواخر الربع، بعد ثلاثة أشهر بالكاد من بريست-ليتوفيسك، تصل الألوية التركية الى حد الاستعداد للاندفاع صوب بحر قزوين. لكن أنور باشا يضطر الان الى أن يأخذ في حسبانه اعتراضاً من جانب المانيا التي ترى في الهيمنة العثمانية على القوقاز خطراً على أهدافها الاقتصادية والسياسية الخاصة في الأقليم. وقد بدأ قيصر (المانيا) بالمطالبة بوقف للعمليات العسكرية متذرعاً بالضرورة الملاحة المتمثلة في توجيه الحد الأقصى من المجهود ضد التقدم البريطاني في العراق وفي فلسطين. ونحو الفترة نفسها، سوف يتثنى أيضاً أن

ألمانيا قد قررت أن تأخذ تحت حمايتها دولة جيورجيا الجديدة، المتبعة من التفكك الحتمي للجمهورية عبر القوقازية (٢٦ مايو ١٩١٨). وبعد ذلك بوقت قصير ، فإن باب أذربيجان هو الذي سوف يوصى في وجه الامبراطورية العثمانية، وذلك إنما اتفاق المانى-سوفيتى يكفل ضماناً ألمانياً ضد تدخل تركى محتمل، وذلك فى مقابل شحنات بترولية بوجه خاص (٢٧ أغسطس).

على ان الأتراك لن يكتبوا جماح أنفسهم لمدة جد طويلة. فوصول قوة بريطانية تحت قيادة الجنرال ل.س. دونسترفيل الى باكو، خلال شهر أغسطس، سوف يرغم القادة الألمان على اعطاء حلقتهم الضوء الأخضر الذى تحرق اليه. ومنذ بداية سبتمبر، سوف نجد ان جيشاً يحمل اسم "جيش الاسلام" تحت قيادة نورى باشا، شقيق أنور، سوف يستولى على ديربىنت، مفتاح المواصلات بين أذربيجان والشمال. وفي هذه الخطوة نفسها، تتوجه ألوية عثمانية صوب داغستان وتستعد بالفعل لفتحات أبعد بكثير.

وفي ١٦ سبتمبر، سوف يتلقى الباب العالى برقية انتصار: لقد تم الاستيلاء على باكو، ورحل دونسترفيل بسلامه وعتاده، وسوف تظهر الى الوجود قريباً جمهورية اذربيجانية تحت الحماية العثمانية! وفي اسطنبول، تسود النشوة. وإن يتطلب الأمر غير أيام قليلة حتى يعد ملعت باشا، الصدر الأعظم، مع الألمان، مشروعأً ضخماً لتمزيق آسيا الروسية: اقتسام الموارد الاقتصادية للقوقاز فى مقابل تنازلات قليلة للسوفيت، توطيد جمهورية القرم التatarية، انشاء دول مستقلة فى القوقاز الشمالية وفي تركستان، تحديد مناطق نفوذ.

خيالات ضخمة. على أن الرجوع الى الواقع لن يكون إلا أكثر فداحة. لأنه، فى بداية خريف ١٩١٨ هذه، كيف يمكن تجنب الاعتراف بالواقع: إن دول وسط أوروبا وحلفائها بسبيلها الى خسارة الحرب. فعلى الجبهة الغربية، تتوصل الفرق الفرنسية والأمريكية، المدعومة بالآلية بريطانية وبلجيكية قوية، الى تحطيم الدفاعات

الالمانية، وفي فلسطين، في هجوم مفاجئ، تتوصل قوات الجنرال الليبي إلى الابادة شبه التامة لمجموعة قوات يلدريم و، بمساعدة القوميين العرب، تستولى على دمشق (أول أكتوبر) وحلب وحمص، بينما ينزل الفرنسيون إلى بيروت (٦ أكتوبر)، وفي العراق، تهدر الألوية الانجليزية في اتجاه الموصل، وفي البلقان، أخيراً، يتوصل جيش سالونيك تحت قيادة الجنرال فرانشيه ديسبيرى إلى سحق مقاومة القوات البلغارية، مرغماً حكومة صوفيا على الاسراع بتقديم طلب هدنة (٢٦ سبتمبر).

وهذا الحدث الأخير بوجه خاص هو الذي سوف يدفع الباب العالى إلى إدراك خطورة الموقف. فطالما كانت العمليات العسكرية تدور في الولايات الهاشمية للامبراطورية، كان الأمل في مناورة ناجحة على ساحة الحرب كافياً لتفذية تفاؤل القادة العثمانيين. إلا أنه مع سقوط بلغاريا، فإن الخطر يبدو فجأة قريباً بشكل مخيف. والواقع أن العدو يمكنه منذ ذلك الحين التغلغل بحرية في ثراس الشرقية والزحف حتى أبواب اسطنبول. وما يتعرض للتهديد ليس بعد أرضاً بعيدة ما، بل هو قلب الامبراطورية نفسه.

انقلاب فريد للأمور. وبعد ثلاثة أيام من الاستسلام البلغاري، انكب طلعت باشا، خلال زيارته إلى برلين، مع محادثيه الألمان، على تسوية مصير الممتلكات الإسلامية للامبراطورية الروسية السابقة. وفي بداية أكتوبر، لا تفكر الحكومة العثمانية بعد إلا في اقتداء أثر بلغاريا وفي التوصل هي أيضاً إلى وقف للاعمال الحربية.

ولتسهيل المحادثات، تتجه وزارة طلعت باشا، منذ اليوم الثامن من الشهر، إلى تقديم استقالتها إلى السلطان محمد السادس (السادس) وحيد الدين، الخليفة السيئ، الحظ لحمد الخامس) رشاد، الذي كان قد مات قبل ذلك بعده أشهر. وسوف يتطلب الأمر وقتاً معيناً للعثور على صدر أعظم جديد، حيث أن أيّاً من الشخصيات التي

جرى الاتصال بها لا يريد أن يتحمل مسؤولية هدنة تبدو في التو والحال كارثية بالنسبة لتركيا. لكن ذلك يتم في ١٤ أكتوبر. ذلك أن قائدًا سابقًا للجيوش العثمانية في الشرق، هو أحمد عزت باشا، ينتهي إلى قبول الصدارة العظمى ويسارع، على أمل أن المفاوضات السريعة مع الحلفاء سوف تكفل لبلاده الفوز بترفthem، إلى تكليف الجنرال الانجليزي تاو نشنلـ الذى أسره الأتراك فى وقت العماره فى عام ١٩١٦ وظل حبيساً منذ ذلك الحينـ بيان ينقل الى الاميرال كالثورب، قائد الاسطول البريطانى فى بحر ايجه، مقتراحات الحكومة العثمانية. لكن الانجليز، من جهتهم، لا يستعجلون انهاء الاعمال الحربية. فهم، قبل وصولهم الى المحادثات، ي يريدون تعزيز مواقعهم فى العراق وفى سوريا. وهم يتطلعون بشكل أخص الى آبار بترويل الموصل، فى شمال بلاد الرافدين، والتى لا يبعدون عنها كثيراً. الحال أن مفاوضات الهدنة لن تبدأ الا فى ٢٧ أكتوبر، أى بعد أكثر من ثلاثة أسابيع من العرض التركية الأولى. وسوف تدور (المفاوضات) على متن البارجة البريطانية سوپيرب، الراسية فى خليج مودروس.

وسوف تستمر المس哀مات لمدة أربعة أيام، دون أن يتسمى للوفد العثمانى، الذى يرأسه حسين رعوف باشا، وزير البحرية، التوصل الى تخفيف تشدد الحلفاء. إذ كيف يمكن لهؤلاء، وقد أسكنهم الانتصار، أن يتخلوا عن جميع مشاريعهم، المبلورة بشكل جد تفصيلي، فى الهيمنة على أراضى السلطان؟ والواقع أن اتفاق مودروس، الموقع فى ٣٠ أكتوبر ١٩١٨، يتضمن بنوداً شديدة القسوة. فالاتفاق يفرض بشكل خاص تسريح الجيش التركى، واحتجاز جميع السفن الحربية، واستسلام الحاميات العثمانية فى سوريا وفى طرابلس الغرب وفى بلاد الرافدين، والجلاء عن الأراضى عبر القوقازية (باستثناء الجزء الجنوبيـ الغربى الذى يبقى تحت الادارة العسكرية التركية الى حين التوصل الى اتفاق جديد). وينص البند الأول على أن الملاحة فى الدردنيل وفى البوسفور سوف تكون حرة ويعترف للحلفاء بحق الاحتفاظ بقوات فى منطقة المضائق. كما يمكن لقوات دول الوفاق أن تحتل،

عند الحاجة، الولايات التي يسكنها الأرمن في الاناضول الشرقية. وعلاوة على ذلك، فإن الاتفاق يجيز لها السيطرة على ممرات طوروس والاستيلاء على منشآت الموانئ وحرية استخدام السكك الحديدية والسفن التجارية العثمانية. ويتعين على الحكومة التركية تزويد حاميات الحلفاء مجاناً بالفحم وبالمواد الغذائية وعموماً بجميع المنتجات التي تطلبها. ويموجب البند لسابع، تحفظ دول الوفاق لنفسها بالحق في احتلال بعض النقاط الاستراتيجية التي تختارها. وهذا البند مزعج بشكل خاص. فلما كان غامضاً بشكل متعمد، فإنه يترك المجال مفتوحاً أمام كل التعديات. وهو يكفي، بمفرده، لإضفاء طابع استسلام غير مشروط على الهدنة.

## الغوق:

لم تخسر الامبراطورية العثمانية الحرب وحدها. فبارغامها على الخصوص لاحتلال من جانب الحلفاء، كفت في الواقع الامر عن الوجود، حتى وإن كانت خرافه دولة مستقلة قد بقى، على الورق. والكارثة جد شديدة بحيث أن المسؤولين الرئيسيين عن اشتراك تركيا في الحرب العالمية، طلعت، جمال، أنور، وعدداً من الآخرين سوف يقررون البحث عن ملاذ في الخارج، سعياً إلى الافلات من عقاب الشعب. وفي ليلة ٢-١٧ نوفمبر، سوف يستقلون سفينة ألمانية في طريقها إلى أوديسا. ومن هناك، سوف يذهبون إلى برلين، عليأمل أن يواصلوا من هناك النضال من أجل إنقاذ تركيا.

والحال أن هرب القادة الرئيسيين للجنة الاتحاد والترقي يدق ناقوس موت هذا الحزب. فالرأي العام، المذعور من هول الطوفان، لا يتآخر عن المطالبة بانزال العقاب بالاتحاديين. وي تعرض هؤلاء الآخرين للاتهام بالمسؤولية عن جميع مأسى الحرب: موت مئات الآلاف من الجنود في ساحات المعركة، المذابح التي سقط ضحية لها السكان المدنيون وخاصة الشعب الأرمني، الأبنية الفتاك، الاختلالات

التي ارتكبها المسؤولون عن التموين، المجامعت، السوق السوداء، البوس.. وفي مثل هذا المناخ، لا يبقى للجنة الاتحاد والترقي غير مخرج وحيد: الرجوع إلى الظل، السعي إلى أن يشملها النسيان. الواقع أن أولئك الذين لم يقتدوا أثر الثلاثي الحاكم في هربه، إذ يجتمعون في مؤتمر استثنائي، سوف يقررون، في الأيام الأولى من نوفمبر، حل منظمتهم، بما يترك الساحة خالية أمام المنافس القديم للجنة الاتحاد والترقي، الائتلاف الليبرالي، الذي يبدأ قادته في الاستيلاء على الواقع الشاغرة.

وفي اللحظة التي يتظاهر فيها الاتحاديون بهذا الشكل بمعادرة المسرح السياسي-الواقع انهم جد عازمين على مواصلة عملهم في الكواليس-فإن احتلال تركيا الذي نصت عليه هذهة مودروس يأخذ مجراه بالفعل. فمنذ الأول من نوفمبر، نجد أن الجنرال مارشال، قائد القوات البريطانية في بلاد الرافين، يطلب إلى الأتراك سحب القوات المكلفة بالدفاع عن الموصل. وفي تلك الأيام نفسها، يحتل جنود الجنرال الليبي الاسكندرونة، وتبدأ كتائب فرنسية قادمة من اليونان في المرابطة في ثراس الشرقية ويعبر اسطول الأميرال كالثورب الدرنيل. ويبدي الحلفاء اصراراً على التحرك بسرعة: فبعد أقل من خمسة عشر يوماً من الوقف الرسمي للأعمال الحربية، ترسو السفن الحربية لدول الوفاق أمام اسطنبول وتسيطر القوات التي تنزل إلى المدينة عليها (١٣ نوفمبر). وليس ذلك سوى بداية.

وعلى مر أسبوع، لن يكون من شأن الخناق إلا أن يضيق أكثر فأكثر، فيقتل بلا هوادة. ففي ديسمبر ١٩١٨، نجد أن الفرنسيين، تمشياً مع المعاهدات السرية التي عقدها الحلفاء خلال الحرب، سوف يستولون على قيليقيا. وفي مستهل عام ١٩١٩، سوف يستولى اليونانيون على نقاط استراتيجية مختلفة في ثراس الشرقية. ونحو الفترة نفسها، سوف تبدأ كتائب دول الوفاق أيضاً في تمشيط ساحل البحر الأسود ووسط الاناضول. وفي مارس، سوف يستولى الإيطاليون على ولاية أنطاليا، أحدى المناطق التي وعدهم بها اتفاق سان-جان-دو-مورين.

وفي تلك الاثناء، في ٨ فبراير ١٩١٩، كان الجنرال فرانشيه ديسبييري قد دخل على رأس قواته دخول الظافرين الى اسطنبول. ووسط ترحيب المسيحيين، اجتاز المدينة على ظهر جواد ابيض، مثلاً كان محمد (الثاني) الفاتح قد فعل، قبل ذلك بنحو خمسمئة سنة، بعد قضائه على الامبراطورية الرومانية الشرقية. فهل نحن أمام عودة الى بيزنطة؟ وهل أدت المسيرة الظافرة الى محو خمسة قرون من التاريخ؟ إن مختلف الأقليات في الامبراطورية، إعتماداً على الوعود التي قدمت اليها، تستعد على اية حال لتقسيم عظيم تفكير فيه الدول منذ نحو نصف قرن. والحدود مرسومة كلها بالفعل في الأذهان. يونان كبرى تستوعب ثراس الشرقية واسطنبول والأناضول الغربية، جمهورية بحر اسود تتالف من شريط ساحلى كبير مأهول بمسحيي البحر الاسود، دولة أرمنية يود البعض لها أن تتمد من تربىزوند الى البحر المتوسط، كردستان ذات حكم ذاتى منتشرة في قلب آسيا الصغرى، بين جبال طوروس وزاجروس، اشور مسيحية تشمل ولايات الموصل وخريوط ودياريكر وأورفا، وطن قومى يهودى في فلسطين، أراضى عربية موضوعة تحت حماية الحلفاء الغيورة..

فماذا عن تركيا؟ في باريس، حيث ينعقد مؤتمر الصلح، منذ بداية عام ١٩١٩، يجيد ممثلو الدول العظمى رسم واعادة رسم خريطة الشرق، تبعاً للمطالب التي تقدمها اليهم مختلف الوفود المتحدثة باسم الشعوب الخاضعة للسلطان، والنتيجة دائماً واحدة: ان تركيا يجب أن تكتفى بالولايات الأناضولية غير المسلمة الى الأرمن أو الى اليونانيين وأن تتعايش مع مناطق النفوذ التي يشتهى الانجليز والفرنسيون والايطاليون الاستحواذ عليها.

ومن الواضح أن الاتراك لا يمكنهم النظر الى هذه المشاريع بعين الرضا. ولكن ما العمل؟ إن محمد (السادس) وحيد الدين وحكومته - سوف يتولى رئاسة هذه الأخيرة منذ مارس ١٩١٩ فريد باشا داماد، أحد القادة الرئيسيين للائلاف

الليبرالي - سوف يختاران التهاون وسوف يتهاون أيضاً جزء كبير من الرأي العام. فالأتراك، الذين أنهكتهم الحروب المتتالية التي أضطررت الامبراطورية الى مواجهتها منذ بداية القرن، لا يتطلعون منذ ذلك الحين إلا الى السلم. بل إن البعض كانوا مستعدين لدفع ثمن جد غال لهذا السلم. إذ يلعب البعض بورقة الحماية الانجليزية، وينشط بعض آخر من أجل انتداب أمريكي، ويقترح بعض ثالث الاتجاد الى فرنسا أو الى ايطاليا. ومما لا جدال فيه أن الانهزامية والفتور يكسبان قوة.

لكن المقاومة تنظم نفسها شيئاً فشيئاً، بالرغم من كل شيء. ففي اسطنبول والمدن الرئيسية في البلاد تأخذ الجمعيات الوطنية في الانتشار. وهي تناضل عن طريق الكراسات والمنشورات والبرقيات. وفي المناطق المحتلة أو المهددة بالاحتلال، يجري النضال بالسلاح أيضاً. وفي قيلقىا وفي الأناضول الغربية وعلى ساحل البحر الاسود، تتزايد أعداد جماعات المقاتلين غير النظاميين بشكل مطرد وتتزايده جساراتها بشكل مطرد. وفي مايو ١٩١٩ يقرر المجلس الأعلى للدول الوفاق، والذي يضم لويد جورج وكليممنصو والرئيس الأمريكي ويلسون، السماح لليونانيين باحتلال سميرن والمنطقة المحيطة بها. لكن الانزال الهيليني (١٥ مايو)، الذي اعتبره الرأي العام صفعة لتركيا، سوف يستثير غضباً عارماً في مختلف الجماعات التي تتشكل للدفاع عن الوطن التركي.

ولكن كيف يمكن اضفاء زخم واتساع حركة حقيقة المقاومة الوطنية على هذه المبادرات المبعثرة؟ حتى يتتسنى لهذا السؤال أن يجد اجابة، كان لابد لرجل غير عادي أن يصادف قدره.

### من ثورة الى اخوات:

“في التاسع عشر من مايو ١٩١٩، نزلت في سامسون. واليكم ما كان عليه الملمح العام للوضع آنذاك:

إن مجموعة الدول التي كانت الامبراطورية العثمانية جزءاً منها كانت قد هزمت في الحرب العالمية. وكان الجيش العثماني قد تحول إلى أسلاء في كل مكان. وقد جرى توقيع هدنة ذات شروط قاسية. وكانت السنوات الطويلة للحرب الكبرى قد أدت إلى إنهاك الأمة والى إفقارها. وأولئك الذين جروا الشعب إلى الحرب العالمية، والذين لا يهتمون إلا بخلاصهم الشخصي، يهربون من الميدان (...). وكان الجيش مجردأ من أسلحته ومن ذخيرته (...) وأساطيل وقوات الحلفاء في إسطنبول. وولاية أضنة محتلة من جانب الفرنسيين، وأورفا وماراشى وعيتات محتلة من جانب الأنجلترا. أما في إيطاليا وفي قونيه، فقد كانت هناك قوات إيطالية. وكان الضباط والموظفوون الأجانب، وكذلك عمالقهم، يقومون بنشرائهم في كل مكان. وأخيراً، في الخامس عشر من مايو ١٩١٩، أى قبل خمسة أيام من التاريخ الذي اخترناه كمدخل لهذا التقرير، ينزل الجيش الهيليني في أزمير، بموافقة دول الوفاق. وعلاوة على ذلك، ففي جميع أرجاء البلاد، كانت العناصر المسيحية تعمل عليناً أو سراً من أجل مصلحتها الخاصة، معجلة بذلك بانهيار الدولة.

بهذه السطور يبدأ الخطاب الكبير الذي ألقاه مصطفى كمال في عام ١٩٢٧ أمام المؤتمر الأول لحزب الشعب الجمهوري. وهو خطاب - نهر استمرت تلواته ستة أيام وأعتبره مؤسس الجمهورية التركية نوعاً من تقرير شامل يتبع تاريخ أربع سنوات حاسمة، ١٩٢٢-١٩١٩، انهمكت الثورة الاناضولية خلالها في إرساء أسس تركيا الحديثة.

وعندما ينزل مصطفى كمال إلى سامسون، وهو في التاسعة والثلاثين من عمره، كان قد قطع مشوار ضابط رائع. فلما كان قد تخرج من المدرسة الحربية في إسطنبول برتبة يوزباشى أركان حرب (١٩٠٤)، لم يكن أمامه غير سنوات قليلة لكي يرتقى جميع المذاييع المؤدية إلى رتبة قائد لواء (١٩١٦). وفي تلك الائتماء،

شارك في جميع الحروب التي انخرطت فيها الامبراطورية العثمانية. فخلال الحرب الإيطالية-التركية في عام 1911، حارب في طرابلس الغرب. وفي عام 1912، في نزوة الحريق البلقاني، تولى قيادة فرقة مشاة في شبه جزيرة غالاتولي. وفي بداية الحرب الكبرى، يبرز بقدراته الرائعة كقائد للجنود في الدفاع عن الدردنيل، وفي اثر ذلك، يجرى ارساله الى جبهة القوقاز لمحاربة الروس. وهناك يحصل على رتبته كجنرال. وبعد ذلك بوقت قصير، حيث يوضع رهن اشاره الجنرال فون فالكينهاين، قائد مجموعة جيوش يلدريم، يلعب دوراً هاماً على رأس الجيش السابع في الدفاع عن فلسطين وعن سوريا.

وفي هذا اليوم التاسع عشر من مايو 1919، ما الذي جاء إذاً بهذا الضابط الرابع إلى سامسون؟ إن مصطفى كمال، الذي عين مفتشاً للجيش الثالث وجرى تخويله سلطات واسعة، قد كلف من جانب محمد السادس باستعادة النظام في الأناضول حيث انتهى غضب الانفس تجاه الاحتلال من جانب الطفقاء إلى اتخاذ مقاييس مزعجة. لكن رسول السلطان كما سوف يكتب فيما بعد في خطابه الشهير يحمل في الواقع في وجدانه "سرأً قومياً". فهو لا ينزل على الأرض الأناضولية من أجل احتواء غضب العناصر المعادية لدول الوفاق. على العكس تماماً، فهدفه، الذي لن يتاخر في الكشف عنه، هو رد الثقة إلى الجيش العثماني، الذي أصابته الهزيمة بالتفاسخ العميق، وكذلك السعي إلى إعادة تجميع كل حركات المقاومة تحت سلطة موحدة. والخصم الذي يجب محاربته ليس هو المحتل الأجنبي وحده. فسوف يكتب مصطفى كمال فيما بعد: "لابد، مهما كان الثمن، من الثورة على الحكومة العثمانية، على السلطان، على خليفة كل المسلمين، وتحث الجيش والأمة كلها على الثورة". فهل كان يفكر آنذاك بالفعل في إنشاء جمهورية تقدمية وعلمانية؟ أياً كان الأمر، فإن هذا ما سوف يسعى إلى توضيحه: "بقدر ما ان النضال القومي قد تطور في اتجاه الغاية الوحيدة المتمثلة في تخلص البلاد من الغزو الأجنبي وبقدر ما أن هذا النضال قد كل بالنجاح، فقد كان من الطبيعي أن يؤدي إلى التحرير التدريجي لجميع مبادئ وجميع قوى حكم مستند إلى السيادة القومية".

ومنذ وصوله الى الأناضول، ينهمك مصطفى كمال، المناور البارع، في البحث عن مساندة من جانب عدد معين من القادة العسكريين. وسرعان ما تتحاز الى صفة شخصيات بارزة، خاصة الجنرال كاظم قره بکير، وحسين رعوف بك، ووزير البحرية السابق. كما انه يحرص على إحاطة نفسه بعدد من رجال الدين ويجتهد في كسب ثقة الزعماء الأكراد الثنرين في شرقى الأناضول. وإذا يستخدم بشكل واسع التلغراف الذي تتبع له وظائفه الرسمية حرية الوصول اليه، فإنه لن يحتاج إلا الى أسبوع قليلة لكي يحشد حوله جانباً كبيراً من القوى القومية. ومنذ ٢٢ يونيو ١٩١٩، سوف يتمكن، عبر منشور مدرج في أماسيا وموجه الى جميع المنظمات الوطنية في تركيا، من اعلان أن الأمة في خطر ومن الاعلان عن عقد مؤتمر وطني مكلف بإيجاد علاج للوضع المحزن الذي تجد فيه البلاد نفسها.

ومن الواضح أن من يهيمنون على اسطنبول ينتابهم الذعر. وتبدو الحركة التي يقودها مصطفى كمال أكثر ازعاجاً بقدر ما ان الثوار لا يوجدون في الأقاليم وحدهما. فهم يخترقون أيضاً الدوائر السياسية والخدمات الادارية في العاصمة. وفي وزارة الحربية بوجه خاص، يذعن في التو والحال جزء كبير من الأفراد لما سوف يتتخذ شيئاً فشيئاً ملجم مشروع ثوري. وأمام تصاعد الخطر، سوف ينتهي الباب العالى الى توجيه أمر نهائى الى مفتش الجيش الثالث: "إن صاحب الجلة يأمركم بالعودة فوراً الى اسطنبول" أما الرد على هذا الأمر التهديدى فهو لا يتألف إلا من كلمات قليلة: "سابقى في الأناضول الى أن تسترد الأمة استقلالها التام" (٨ يوليو ١٩١٩).

ولا يكتفى مصطفى كمال برفض الإذعان لتوجيهات حكومة اسطنبول. ففي الوثبة نفسها، يقرر أيضاً تقديم استقالته ليس فقط من وظائفه كمفتش، وإنما أيضاً من الجيش. ومنذ ذلك الحين، وقد تخلص من العبوديات الكامنة في منصبه الرسمي، فإنه يتمتع بحرية أوسع، حتى وإن كان يغامر بخسارة الهيبة المرتبطة بارتداء البرزة العسكرية.

والأن وقد قطع روابطه بالسلطة المركزية، فإن بوسعي المجازفة بشن معركته السياسية الكبرى الأولى، فنحو أواخر شهر يوليو ١٩١٩، سوف ينظم فى أرضروم مؤتمراً سوف يشارك فيه أربعة وخمسون مندوبياً قادمين من ولايات تركيا الشرقية. معركة أولى، انتصار أول، وبعد أربعة عشر يوماً من المناوشات الهاדרة، التى لن يتوقف خلالها عن المطالبة بـ"إنشاء جمعية وطنية مستندة الى اراده الشعب وتأليف حكومة تستمد قوتها من هذه الإرادة نفسها"، سوف يعتمد المندوبون مشروع قرار يتمشى بشكل كامل مع رغباته: "الوطن واحد ولا يقبل التجزئة. إن ولايات الشرق سوف تتتصدى باتفاق مشترك لأى احتلال أو تدخل أجنبى. وإذا ما ظهر عجز حكومة السلطان عن حماية استقلال الأمة ووحدة أراضى الوطن، فسوف يجرى تشكيل حكومة مؤقتة لتسير شئون الدولة".

والحال أن موتمراً ثانياً، يجمع هذه المرة ممثين ليس بعد لولايات الشرق وحدها وإنما أيضاً للبلاد بأسرها، سوف يعقد بعد ذلك بشهر فى سيفاس (٤-١١ سبتمبر ١٩١٩). وسوف تصدق الشخصيات المتواجدة فيه بأغلبية قوية على القرارات المعتمدة قبل ذلك بعدها أسابيع فى أرضروم، مع تشديد الانتقادات الموجهة فى النصوص الى السياسة التى ينتهجها السلطان وحكومته. الواقع أن عدد هؤلاء الرجال الذين ييتون بهذا الشكل فى مستقبل تركيا لا يزيد عن أربعين. لكن ذلك ليست له أهمية تذكر، فهم يمثلون، فى نظر كمال، مجلل الأمة ومباركتهم تضفى على رسالته طابعاً مقدساً.

وفي اسطنبول، تتذبذب الحكومة بين الذهول والذعر. ألا تجاذف حركة المقاومة التي تتتطور في الأقاليم بالتعجيل بتفكك البلاد؟ إن الباب العالى سوف يحاول الحاق الهزيمة بالحركة الكمالية بتصويرها أمام الرأى العام في صورة حثالة من الاتحاديين المتعطشين إلى الدمار وإلى النهب. وسرعان ما سوف تردد هذه الإفتراءات صحف الغرب التي لن تتردد، من باب المزايدة، في تصوير مصطفى

كمال ورفاقه في صورة جزارين محتملين للأمن، وبشكل أخطر، في صورة مماليئن متشددين للألمان. وهو ما يؤدي، بالتأكيد، إلى إثارة ذعر السكان، الذين اكتروا بالمشاريع المغامرة لجنة الاتحاد والترقي. لكن الشيء الرئيسي، بالرغم من كل شيء، هو أن أحداً لا يجهل منذ ذلك الحين أن الأناضول تشهد نزعة قومية تركية في كامل انطلاقها.

وفي أواخر عام ١٩١٩، تنظم الحكومة العثمانية انتخابات عامة، علىأمل أن يؤدي ذلك إلى سحب البساط من تحت قدمي مصطفى كمال. ويفضي الاقتراع إلى نتيجة لم تكن في حسبان الأئتلاف الليبرالي، فالمجلس النيابي الجديد يتالف أساساً من قوميين معارضين بشراسة لهيمنة دول الوفاق على تركيا. وفي ٢٨ يناير ١٩٢٠، سوف يوافق النواب المجتمعون في إسطنبول، في جلسة مهيبة، على نص مأذوذ بشكل مباشر عن بيانات أرضروم وسيواس. والحال أن هذه الوثيقة، المسماة بـ"الميثاق الوطني"، تعلن بطلان تجزئة الأراضي التركية التي لم تكن تحت الاحتلال من جانب العدو عند توقيع هدنة مودروس، وتطالب بتسوية مصير الولايات العربية للإمبراطورية وفق ارادة السكان المحليين المعبر عنها بحرية، وتتص على شروط مختلفة أخرى من أجل سلام عادل و دائم: الاعتراف بالفاء الامتيازات، رد الولايات كارس وأردهان وباطوم لتركيا، حرية الملاحة في المضائق بشرط ترتيبات تكفل أمن إسطنبول، وأخيراً، اعتراف الدول بسيادة الأمة التركية وباستقلالها التام.

وفي الأسابيع التالية، لا تتوقف جسارة النواب القوميين عن التزايد. أما الحلفاء فإنهم يشعرون بالإزعاج بشكل متزايد، فإلى جانب الغليان البرلماني تضاف أعمال الفدائين التي تتسع شيئاً فشيئاً عبر مختلف أرجاء البلاد. وفي نهاية الأمر، سوف يقدر الانجليز توجيه ضربة كبيرة باقتحام المجلس النيابي واعتقال عدة شخصيات سياسية (٦ مارس ١٩٢٠). ومنذ ذلك الحين، ثُرمي

أوداق الرهان، فمن باب الاحتجاج، سوف يعلن النواب حل البرلمان العثماني، وسوف تختار غالبيتهم التوجه إلى أنقرة، وهي مدينة صغيرة في الأناضول الشرقية أقام فيها مصطفى كمال مقر قيادته وسرعان ما سوف ينعقد فيها، بمبادرة منه، "مجلس يتمتع بسلطات استثنائية".

ويصبح الثالث والعشرون من أبريل ١٩٢٣ يوماً تاريخياً: فالجمعية الوطنية الكبرى لتركيا، ذلك التعبير عن سيادة الأمة الذي ينادي به الكماليون من كل أفرادهم منذ نحو عام، تعقد جلساتها الأولى. وسرعان ما سوف يجد قائد الثورة الأناضولية نفسه محاطاً هناك بنحو ٤٠٠ من الشخصيات القادمة من أفاق جد متباينة. والنواب المجتمعون في أنقرة لهم جميعاً هدف واحد: طرد المحتل والعمل، مهما كان الثمن، على تقادم تمزيق الأرض التركية. لكنهم كانوا بعيدين عن أن يكونوا متفقين على الوسائل التي يجب التماسها لبلوغ هذا الهدف. وعن طيب خاطر يقبل جزء كبير منهم الانضواء تحت راية مصطفى كمال. لكن البعض يحلمون بالاستعاضة عن هذا الأخير إما بالصدر الأعظم السابق، طلعت باشا، أو بوزير الحرية السابق، أنور باشا. وهم يأملون في أن بقاء الزعماء الاتحاديين في المنفى سوف يكون قصيراً الأجل وأن هؤلاء سرعان ما سوف يكون بوسفهم العودة عودة ظافرة إلى البلاد. ولا يفكر بعض آخر إلا في انتقام الخلافة والسلطنة ويحاولون إقناع أنفسهم بأن الحركة الكمالية تعمل من أجل هذه الغاية. والبعض الثالث، والأوفر عدداً، لا يساندون السلطة القومية إلا بقدر ما يجدوا لهم أن هذه السلطة من شأنها فتح الطريق أمام الإيجاد، في الأناضول، لحكومة سوفييتية، منسوخة من النظام البلاشفى ومدعومة من جانب الخليط الثورى الأممى، وإن كانت تراهن أيضاً على نزعة الجامعة الإسلامية ونزعة الجامعة التركية، بل ونزعة الجامعة الآسيوية.

والواقع أن الجمعية الكبرى في أنقرة، على النحو الذى تتشكل به، من الصعب الهيمنة عليها. فهي تنازع دائماً قرارات القيادة التنفيذية، التى تجد نفسها مرغمة

على المناورة بلا توقف من أجل تحديد المعارضات والحفاظ بأى شكل على قدر معين من الوحدة للحركة الوطنية.

وهذه الخلافات السياسية الداخلية ليست الوحيدة التي تهدد وجود الحكومة الأناضولية. فمنذ اواخر عام ۱۹۱۹، يضطر القوميون أيضاً الى مواجهة سلسلة كاملة من التمردات الملكية التي يوجهها عن بعد الحلفاء والباب العالى. والواقع أن هذه التمردات، التى تشمل مجمل الأراضى التركية تقريباً وإن كان أكثرها خطورة يجتاح غرب ووسط الأناضول، سوف تتعاقب حتى مستهل عام ۱۹۲۱. وإن يتوصل الكماليون الى سحقها إلا بانزال جزء كبير من قواهم الى ساحة النضال ويأنزال العقاب الصارم بالتمردين.

### من معاهدة سيغور إلى معاهدة لوزان: موت وبعث تركيا:

إلى الصراعات الداخلية تضاف الحرب ضد الخصم الخارجى. ففى جنوب شرقى البلاد، تناضل المنظمات القومية ضد الفرنسيين المرابطين في قيليقيا. وفي الغرب، تشتبك مع اليونانيين الذين عبروا خط ميلان الذى يحدد منطقة احتلالهم، فى ۲۰ يونيو ۱۹۲۰. وفي الشمال الشرقي، يتولى الفيلق الخامس عشر من الجيش، تحت قيادة كاظم قره بكير، مهام الحراسة على حدود أرمينيا ويتنتظر اللحظة المؤاتية لاسترداد الأراضى التى استولت عليها حكومة يريفان بفضل انهيار الامبراطورية.

ولكن كيف يمكن تمويل كل هذه الانشطة العسكرية؟ إن الموارد التى تتمتع بها الحركة القومية لخوض النضال ضد دول الوفاق وأعوانها غير كافية الى حد بعيد. وصحيح أن حكومة انقرة، التى تعتبر نفسها السلطة الشرعية الوحيدة، قد أنشأت جهازاً ضرررياً على غرار الجهاز الضريبي التابع للسلطان. لكن الفلاحين الذين

يتعرضون للضفوط من جانب جبهة الضرائب، والذين لا يرتاحون فضلاً عن ذلك لاستمرار الأعمال الحربية في الأراضي الأناضولية، يتهربون من التزاماتهم كلما تسعى لهم ذلك. ولذا فإن كمالاً لا يتأخر في طلب مساعدات خارجية. وقد بدأ بطلب المساعدة الأخوية -الأدبية والمالية على حد سواء- من المسلمين، مرسلًا رسائل نشاط دعائى عبر مختلف أرجاء العالم الإسلامي، من الهند إلى إفريقيا الشمالية، ومن القاهرة إلى بخارى. وسرعان ما سوف يطلب أيضًا عن جمهورية السوفيتيات، التي تحارب نفس الخصوم الذين تحاربهم تركيا.

وعلى الرغم من أن التقارب بين أنقرة وموسكو مصحوب بمجازفة غير تافهة تتمثل في إحتمال بشارة الأنجلو، فإن هذا التقارب سوف يتبيّن أنه جد مفيد. فخزانة الذهب الروسي الأولى تصل إلى العاصمة الأناضولية في أغسطس ١٩٢٠. ومنذ ذلك الحين، لن تتوقف الأسلحة والذخيرة والروبلات الذهبية عن التدفق، على الرغم من المشاكل العديدة التي تبرز على طريق التحالف التركي-السوفيتى. بل إن هذا الزواج الاضطرارى، المعقود تحت ضغط الظروف، سوف يجرى تكريسه فى مارس ١٩٢١ بمعاهدة "صداقة وإخاء" تسوى جميع الخلافات الحدودية بين تركيا وجمهورية السوفيتيات . وحتى تتوصل حكومة أنقرة إلى هذا الاتفاق، الذى يكفل لها حدوداً مستقرة عبر القوقاز ومساعدة بشافية متزايدة ، فإنها تضطر إلى دفع ثمن متواضع نسبياً: التنازل عن باطوم لجيورجيا الموعودة بتحول سوفييتى وشيك.

وي بينما يستخدم الكماليون فى الأناضول كل سلاح ممكن من أجل النضال ضد المحتل، فإن حكومة اسطنبول، من جهتها، تتورط فى مساومات صلح طويلة مع دول الوفاق وتنتهى إلى الاعذان لللاماء الذى تفرضه عليها الدبلوماسية الأوروبية. وترتوى معاهدة سيفر، الموقعة فى ١٠ أغسطس ١٩٢٠، إلى تكريس تمزيق الإمبراطورية العثمانية. الواقع أن تركيا ، المجردة من كردستان، ومن الولايات

التي يسكنها الأرمن، ومن ثراس، ومن إقليم أزمير، ومن سوريا ، ومن شبه الجزيرة العربية، ومن بلاد الرافيندين ، إنما تجد نفسها مخترلة إلى دولة أناضولية صغيرة محصورة بين بلدين ماتزال حدودهما غير محددة، أرمينيا واليونان.

فكم يساوى بالضبط التوقيع الذي يضعه مفوضو الباب العالى على وثيقة ترفض القوى الحية فى الأمة الاعتراف بها؟ حتى فى بلدان الوفاق، وخاصة فى فرنسا، يعرف الجميع أن صلح سيفر ولد ميتاً. ويرى جزء هام من الرأى العام الغربى أن الشروط المفروضة على تركيا شروط جائرة، وغير قابلة للتطبيق، بل ومؤذية لصالح دول الوفاق. أما فيما يتعلق بالأتراك، فإنهم يعرفون الآن على الأقل أن مصطفى كمال كان محقاً عندما رفع راية التمرد وأن عليهم مواصلة النضال. وتمثل المائة الكبرى لمعاهدة سيفر فى توضيحها للأمور، فى إبراز أن الحلفاء لا يريدون تقديم أي تنازل إلى المغلوبين فى الحرب الكبرى.

وإذا كان لا يوجد هناك مخرج آخر سوى القتال، فإن الأتراك يقاتلون. وسوف تستمر الأعمال الحربية أكثر من عامين أيضاً، حيث تتميز في أن واحد بإحراب نجاحات سوف تكون تلك بوجه خاص هي حالة الانتصار الذي أحرزه كاظم قره بكير على القوات الأرمنية في بداية شتاء ١٩٢٠ وحالة عمليات فدائمة مختلفة ضد الاحتلال الفرنسي في قيليقيا-سويلحظات انقطاع للرجاء. وسوف تميز هذه اللحظات بشكل خاص الحملات التي تخاض على الجبهة الغربية ضد قوات كونستانتين، ملك الهيلينيين. ففي وجه اليونانيين، سوف يجد الكماليون أنفسهم في مناسبات كثيرة على وشك الانهيار. وفقط عند حلول أغسطس ١٩٢٢، بعد تسوية النزاع الفرنسي-التركي (اتفاق إسطنبول الموقع في ٢٠ أكتوبر ١٩٢٠ والذي ينص بشكل خاص على الجلاء عن قيليقيا) وتحويل الحكومة الفرنسية إلى وصفة، سوف يكون بوسع مصطفى كمال، الواقع منذ ذلك الحين من الفوز، توجيه أمره اليومي الشهير: "أيها الجنود! إلى الأمام! الهدف: البحر المتوسط".

والواقع أن هذا الهجوم النهائي ضد الغازى، والذى جرى الاعداد له ملياً، لن يستغرق غير أسبوعين. ويتم استرداد أزمير بالفعل منذ ٩ سبتمبر. ويتم بلوغ الهدف الذى حدده قائد الحركة القومية لقواته: فالجيش الأناضولى يتدفق على أرصفة المتروبول الإيجي والبحر، حتى الأفق، تحجبه سفن الفارين؛ وتنتهى الحرب. وفي الحادى عشر من أكتوبر ١٩٢٢، بعد ثلاثة أعوام من هدنة مودروس، سوف يوقع الأتراك في مودانيا، الميناء الصغير على بحر مرمرة، هدنة جديدة مع الحلفاء. لكنهم هم الذين يملون شروطهم هذه المرة: فالقوات اليونانية يجب أن تسحب وحداتها الأخيرة في غضون خمسة عشر يوماً، ويمكن للحلفاء الاحتفاظ مؤقتاً بعدد من الوحدات في إسطنبول وفي المضائق، لكن الادارة المدنية لهذه المناطق سوف يعهد بها إلى الحكومة الأناضولية.

أما وقد تم كسب الحرب، فإنه يبقى على الكماليين كسب معركة السلم. ويعهد بالمهمة إلى أحد أرباع استراتيجياتهم، عصمت، وهو جندي عظيم (أحرز في عام ١٩٢١، في إينونو، انتصاراً رائعاً على اليونانيين)، لكنه أيضاً ديلوماسي عنيد ويتمتع بحيوية ذهنية عظيمة. ومسرح عملياته الجديد هو البساط الأخضر للمؤتمر المنعقد في لوزان. وسوف تكون المفاوضات هناك طويلةـفالمؤتمر الذي بدأ في ٢٠ نوفمبر ١٩٢٢، لن ينتهي إلاّ بعد ثمانية أشهر وصعبه، لأنه لا باريس ولا لندن تتخليان تماماً بعد عن أطماعهما. على أن عصمت، مستقيداً بذكاء من صرامة مظهره الجسماني ومن صرامته الأدبية على حد سواء، سوف ينتهي بكسب القضية.

وتؤدى الوثيقة الموقعة في لوزان في ٢٤ يوليو ١٩٢٣ إلى محو المهانة التي شكلتها معاهدة سيفير. فهي تتمشى، تقريباً، مع الأمانى التي أعرب عنها النواب الأتراك في الميثاق الوطنى الصادر في يناير ١٩٢٠. ذلك أنها تعترف لتركيا بحدود مستقرة تستوعب ثراس الشرقية والأراضى المتنازع عليها فى الأناضول (إقليم

أزمير، قيليقيا، ساحل البحر الأسود، أقاليم الشرق)، وتوجد حلاً لمشكلة الأقليات-تبادل السكان- إن لم يكن كافياً بشكل تام، فإنه مقبول على الأقل؛ وهي تعرف بسيادة تركيا على المضائق، وأخيراً، فإنها ترسى أساس تصفية الدين العام العثماني، أحد المسائل الخلافية الأكثر حدة في جدول أعمال المندوبيين. ومن المؤكد أن حكومة أنقرة تضطر إلى تقديم عدد من التنازلات. فالفرنسيون، الذين أجبروا على الجلاء عن قيليقيا، يتوصلون مع ذلك إلى الاحتفاظ بسنوجق الإسكندرية؛ وإلى أن يتم التوصل إلى ترتيب جديد، يبقى الانجليز في الموصل، ويجري رد المضائق إلى تركيا، لكن لجنة دولية تحتفظ هناك بحق الرقابة. بل إن الغاء الإمميات، الذي اعترف به الغرب أخيراً من الناحية الرسمية، مشمول ببنود انتقالية تقييد لعدة سنوات آثار تغير جذري حاد كهذا في العلاقات بين الدول. لكن هذه، معأخذ كل شيء في الحسبان، ليست غير تفصيلات. وبالرغم من التضحيات التي توجب تقديمها، فإن صلح لوزان يمثل بلا جدال نجاحاً كبيراً، يسمح لتركيا الكمالية بتاكيد نفسها كامة حرة، مستقلة، تعامل مع الدول الأخرى على قدم المساواة.

ومن المؤكد أن معاهدة الصلح قد وجهت الضربة القاضية إلى إمبراطورية السلاطين، تلك الطصلة الممتدة من البلقان إلى المحيط الهندي. ولكن من الذي يمكنه التفكير، الآن، في الاستشهاد في سبيلها؟ إن تركيا، المنهمكة في الاحتفال بنهايتها الخاصة، ليست مستعدة لأن تسكب دموعاً على خيالات عظمتها الماضية. وأياً كان الأمر، فإن الإمبراطورية كانت قد كفت بالفعل منذ زمن عن الوجود، ليس فقط من الناحية الفعلية، وإنما أيضاً من الناحية القانونية. والواقع أن مصطفى كمال، مستفيداً من الدينامية التي أنتجها الانتصار على اليونانيين، لن ينتظر غير أسبوع قليلة، بعد توقيع هدنة مو丹يا، حتى يلزم الجمعية الكبرى بالتصويت إلى جانب الغاء السلطنة (نوفمبر ١٩٢٢). ومن المؤكد أن هناك صرير أسنان وترددات، لكنه كان يكفي لرئيس حكومة أنقرة إبداء العزم (لقد أشار للنواب بشكلٍ خاص :

"إننا أمام أمر واقع، لا يمكن لأحد التصدي له. وسوف يكون من المناسب أن ينضم كل عضو في هذه الجمعية إلى هذا الرأي، المستند إلى الحق الطبيعي. وفي الحالة المخالفة، فإن حقائق الواقع الذي يستحيل مقاومته لن تتغير من جراء ذلك، وإن كان بوسعنا أن نشهد سقوط رفوس") حتى يبد الأشكال الأخيرة للمقاومة. والحق أن الحجة المستخدمة—"بوسعنا أن نشهد سقوط رفوس"—ليست هيئه.

إلا أنه إذا كانت السلطنة، في زمن معايدة لوزان، لا يعود لها وجود، فإن تركيا أيضاً لا تجد مع ذلك ركيزتها السياسية النهائية. ومن المؤكد أنه قد مر وقت طويل على الحديث عن الجمهورية. لكن هذه الجمهورية لن تعلن رسمياً إلا في اليوم التاسع والعشرين من أكتوبر ١٩٢٣. وبعد ذلك بأشهر قليلة، في الثالث من مارس ١٩٢٤، سوف تمحو الجمعية الكبرى التي تتخذ من أنقرة مقراً لها الآثار الأخيرة للنظام القديم بتقريرها إنتهاء الخلافة، وهي وظيفة دينية كانت قد فصلت عن السلطنة عند الفاء هذه الأخيرة.

فهل يمثل ذلك بداية عصر جديد؟ لامرأء في ان التغيرات السياسية المتباينة التي تتعاقب بين انتهاء النضال من أجل الاستقلال والغاء مقام الخلافة تشكل منعطفاً حاسماً في تاريخ تركيا. فمنذ ذلك الحين يتسعى للثورة الكمالية الانطلاق دون اضطرار إلى مكافحة أغلال مؤسسات فات زمانها. ويدفع من مؤسسها الملهم، فإن الجمهورية الفتية التي تراهن دون تحفظ على العلمانية والتزعة التقدمية والروح العلمية والانفتاح على الغرب، فيما تراهن أيضاً على تجديد القيم القومية ومراعاة التقاليد، لن تحتاج إلا إلى سنوات قليلة لكي تغير مظهرها، فتبدي للعالم، المشدوه عن حق، صورة بلد قادر على لعب دور نموذجي في مجمع "الأمم المتحضرة". إلا أنه حتى إذا كانت مسيرة تركيا مع كمال صوب الحادثة الغربية تتسرع بشكل مفاجئ، فلابد، بالرغم من كل شيء، من الاعتراف بأن هذا الاندفاع العارم لمسيرة التاريخ إنما يدين بالكثير لجهود الاختراق الطويلة التي سبقته. والحال أن الثورة

الكمالية في أوجها نحو عام ١٩٣٠ سوف تبدو إلى حد بعيد في صورة طبعة جديدة موفقة من ثورة تركيا الفتاة، وإذا كان لنا، في بحثنا عن الجنون العميق لتركيا الحديثة، أن نرجع إلى مسافة زمنية أبعد، فسوف ينتهي بنا المطاف إلى تربية زمن التنظيمات الخصبية.

## حواشى الفصل الرابع عشر

١- كتب فرانسوا جورجو عن الفترة من عام ١٩٠٨ الى عام ١٩١٢ وكتب بول بومون عن الفترة من عام ١٩١٢ الى عام ١٩٢٣.

Sina AKSIN, Jon Turkler ve İttihat ve Terakki,

- ٢

Istanbul, 1987, pp. 93-94

(جامعة تركيا الفتاة ولجنة الاتحاد والترقي)

٣- الحادى والثلاثون من مارس فى التقويم الجيوالباني.

CF.Bernard LEWIS, Islam et laicite, la naissance

- ٤

de la Turquie moderne, trad. Franc., Paris, 1988, PP.202 sq.

CF.E.J.ZURCHER, the Unionist Factor, The Role of the Committee -  
Union and Progress in the Turkish National Movement, 1905-  
1926, Leyde, 1984, pp.47sq.

Memoirs of Halide Edib, New York et Londres, s.d., P.27 .

- ٥

CF.Joseph HELLER, British Policy Towards the Ottoman Em  
pire, 1908-1914, Londres, 1983.

- ٦

Zekerya SERTEL, Hatirladıklarım, Istanbul, 1977, p.73.

- ٧



## الفصل الخامس عشر

### الفن العثماني

على الرغم من شخصية الفن العثماني القوية التي تجعله جد مختلف عن فنون المغرب أو مصر أو إيران، بل وعن الفن السلجوقى فى الأناضول والذى يدين له بالكثير، فإن الفن العثمانى فن اسلامى - وذلك لأن الدولة العثمانية دولة مسلمة وان ابداعاتها تتلزم، من حيث الجوهر على الأقل، بالأوامر الدينية وبإيديولوجية الاسلام؛ وكذلك لأن له جذوره في العالم الاسلامي، بالرغم من روحه الابداعية والمؤثرات المتباعدة التي تعرض لها؛ وأخيراً لأنه يبدي مع فنون الاسلام الأخرى عدداً معيناً من السمات المشتركة والتي لا تنبع بالضرورة من الدين.

### الفن العثماني في الأرض التركية

بقلم : جان - يول دو

### الفن الاسلامي والفن العثماني

كما هو شأن الفن الاسلامي في الأغلب<sup>(١)</sup>، فإن الفن العثماني فن امبراطوري. فحيث يقيم السلطان، في بورصا، في ادرنة، في القسطنطينية، تبني، عدا استثناءات، الآثار الأكثر أهمية، ويمكن للمرء رصد التطور الفنى رصداً أفضل. على أنه يبدو أنه قد أتبع في الولايات النائية بدرجة أقل مما قدر لفن الامبراطورية العربية. ولا يرجع ذلك إلى أن الولايات تتخل بمعزل عما يحدث في العاصمة : فعدة حواضر إقليمية، بل مدن صغيرة، تشارك في الوثبة الثقافية أو تستفيد منها. فهي تستقبل معماريين مرسلين من جانب البلاط أو تقلد أعمالهم تقليداً كاملاً إلى هذا أو ذاك. والحق أن محمد علي، الوالي على مصر، سوف يأمر، بشكل متاخر، ببناء

مسجد الرخامى الشهير فى القاهرة (١٨٢٤ - ١٨٥٧). وقبل ذلك بزمن طويل، سوف تكون فنون المغرب نفسه بعد حلب أو دمشق (التكية السليمانية، ١٥٧١) انعكاساً لفن الاسطمبولى كما يدل على ذلك، بين آثار أخرى، مسجد المصائد فى مدينة الجزائر (١٦٦٠) أو مسجد سيدى محرز فى مدينة تونس (١٧٠٠). إلا أنه كان هناك، فى الولايات العربية كما فى وسط وشرقى الأناضول، خلط بين ماض تليد، سوف يتزايد التعلق به بشكل مطرد، والاسهامات العثمانية المستحدثة، بينما لن يوقفها شيء فى أوروبا وفي أقصى غرب آسيا الصغرى حيث لا يعزز الإسلام مواقعه بعد.

و شأنها فى ذلك شأن كل حضارة إسلامية، فإن الحضارة العثمانية تعطى الصداره للعمارة، وهى عمارة تستند إلى المعرف التقنية الضرورية، وتتميز بحسن تنظيم المكان وتوانن الكتل وتملك قيمتها الخاصة، ولا تعتبر، خلافاً لما يقال فى أغلب الأحيان، مجرد دعامة للزخرفة : فهي وإن كانت تفتقر إلى أى زخرف، تستوجب الاعجاب. إلا أنه صحيح أن زخرفة المبانى، شأنها فى ذلك شأن زخرفة التحف المصنوعة، هي شاغل رئيسي للفنان. والزخرفة الإسلامية، الثرية دائمأ والطاغية أحياناً، تعتبر، شأنها فى ذلك شأن الزخرفة العثمانية، زخرفة فنان ماهر فى التلوين، ولاشك ان ذلك يرجع إلى ان فن الاسلام فن شرقي، فن خطوط بأكثر مما هو فن تجسيم. فهو يدين النحت المجسم والنحت البارز و ، تمشياً مع اتجاهات عميقة في الاسلام - لعلها ليست غير اتجاهات سامية - ، يمتنع عن تصوير الاشخاص، ويحرمه، في العمارة على الأقل. وفي المدنمات والخزفيات، فإن العثمانيين، الذين لم يدعوا لتصوير الكائنات الحية، بشرية كانت أم حيوانية، غير مكان مختزل، يبدون أكثر صرامة من كثير من الآخرين، وخاصة من السلاجقة، حتى وإن كانوا أقل صرامة عندما كانوا يميلون إلى البقاء مخلصين للطبيعة في التعامل مع المملكة النباتية.

و شأنها في ذلك شأن حضارات الإسلام الأخرى، فإن حضارة العثمانيين تعتبر حضارة مدنية من حيث الجوهر. فبوجه عام لا تمس العمارة القرى التي تجمع غالبية السكان. إلا أن هناك فنون عمارة ريفية لخانات المسافرين والجسور والقلع والمقابر. وهذه الأخيرة، وهي أحياناً ركامات بسيطة من الحجارة، وأحياناً أخرى شواهد قبور حجرية منتصبة عليها كتابات منقوشة ومزينة بتيجان، وأحياناً ثلاثة أضرحة، مبعثرة في الأرض بما يشكل استجابة للوصية التلدية التي تذهب إلى أن الميت يجب أن يدفن «في البيداء»، وهي وصية غالباً ما يجري التخلّي عنها، لكنها تحفظ غالباً أيضاً بديناميتها.

ومركز المدينة الإسلامية هو المسجد الكبير (الجامع)، موقع احتشاد الجماعة لأداء الصلاة، والاستماع إلى الموعظة، والاعتكاف، والتعليم القرآني للأطفال ومناقشة الشئون العامة. ويقع بالقرب منه، بوجه عام، قصر السلطان أو قصر الوالي. وتتبع الحياة الاقتصادية من مركز تجاري هو البازار، السوق، المحاط بالمخازن وبخانات المسافرين المعدة لايواء البشر والحيوانات. ويجرى إنشاء زوايا أو مساجد صغيرة وحمامات وأسبلة في جميع الأماكن إلى حد ما من أجل راحة ساكن المدينة. وفي الحاضر تخفف عدة جوامع وعدة أسواق من المصاعب المرتبطة على الاتساع غير العادي للمدينة. ومن المدينة ينبع الجانب الرئيسي من الابداع الفنى و ، عندما يكون هذا الابداع ريفياً أو بدويأ، فإنه يعتمد أيضاً على المدينة فى تسويقه.

## المسجد

إن المسجد الذي يعتبر، بالرغم من تعالي الله، بيته بمعنى ما، هو الأثر الوحيد الذي كتب له اجياز العصور. وهو إذ يشهد في أن واحد على العظمة الإلهية والحضور الظاهر للإسلام، يعتبر، بوجه عام، البناء الأكثر أهمية والأكثر تمثيلاً

ل مختلف مدارس العمارة الإسلامية. وحتى القرن الحادى عشر فى كل مكان، وفي أماكن معينة فى زمن أكثر تأثراً بكثير، تفرض الرمزية - أو تبرز - تخطيط وارتفاع المسجد المسمى بـ «العربي»؛ وسوف يستعيض العثمانيون عن هذا المسجد بتخطيط مختلف وأكثر كونية، هو تخطيط المعبد - الجبل الكوني، إلا أنهم لا يمكنهم إلا أن يحافظوا على الأجزاء التى تتطلبها العبادة. والأغلب انهم، بتأليفهم عن التخطيط المستطيل لحساب التخطيط المتمحور على مرکن، سوف يجعلون من الصعب على المؤمنين أداء الصلاة فى صفوف متوازية طويلة.

والمسجد الفقانى، شاته فى ذلك شأن أي مسجد، وجهته مكة. وهذه الوجهة (القبلة) يشار إليها على الحائط المطل، اجمالاً، على الجنوب (حائط القبلة) بتجويف خال، هو المحراب. والى يمين المحراب عندما يوجه اليه المرء بصره، يوجد المنبر، الذى يتتألف من سلم مستقيم تعلو درجته الأعلى ظلة، ويغلق، من اسفل، بباب. وبما انه لا يجرى تقديم قرابين فى المسجد، فلا وجود هناك لمذبح. والاثاثات الوحيدة الموجودة، بخلاف المصابيح والسجاجيد، تتالف من دكك لمن يتولون تلوة أو قراءة القرآن، ومن مقصورات، ومن كراسٍ للمصاحف ومن خزانات حائطية. وخارج قاعة أداء الصلاة (الحرم)، تنتشر الملحقات : حوش (صحن) محاط بالأروقة، ويوجد فى مركزه حوض أو فسقية (شالديروان)، ومراحيض ومراكمز مياه عديدة للوضوء، والمنارة، التى يتلو المؤذن منها النداء الى الصلاة. والمنارة ليست غير معروفة إلا فى عدد نادر من البلدان الإسلامية؛ ويتمتع الصحن باعتناء يكاد يكون شاملاً، لكن سلاچقة الأناضول كانوا قد تخلوا عنه.

## الفن السلاجقى والفن العثمانى

منذ انتباقه، ثم على مدار مسيرته، تعرض الفن العثمانى لمؤثرات متباينة : بيزنطية، ايطالية، ايرانية، سورية، ولمؤثرات أخرى كثيرة بلا ريب. ومن الصعب أن

نحدد بدقة دور كل مؤثر من هذه المؤثرات، لأنها تنوب في كل واحدٍ يتعين، لا بابداء خصائص هجينة، بل بأنه موحد بدرجة قوية؛ والمسئولون عن ذلك هم الأتراك، حتى وإن كان غير الأتراك قد أسهموا في ذلك، وذلك غالباً باعطاء دفعة حاسمة له تستمد مصدرها من الفن السلاجقى.

وفي اختيار المواد وما يزينها، يبقى العثمانيون مخلصين لتراث أسلافهم الأناضولى. فهم يحبون الحجر، الجميل، المجهز على النحو المناسب، وإذا كانوا، تحت التأثير البيزنطى، يستسلمون لغراء مناوته مع الأجر، فإنهم ينتهون إلى الاقتصاد على استخدامه هو وحده تقريباً. وبالرغم من اللجوء إلى التزيين بالتصوير، فإنهم يحبون التزيين بالقاشانى، الذى تتنافس معه تنافساً شاقاً الواح جميلة من الرخام، كانت معروفة قبل العثمانيين كما تبين ذلك واجهات مدرسة كاراتاي ومسجد علاء الدين فى قونيه (القرن الثالث عشر). وفي بورصا، فإن الخزفيات الجدارية، مثل ذلك خزفيات المسجد الأخضر، تتنسب انتساباً جد وثيق إلى خزفيات آثار قونيه. وكما سوف نرى، فإن تخطيطات هذه البناءيات مستمدة بشكل واضح من التخطيطات السائدة فى القرنين الثانى عشر والثالث عشر، شأنها فى ذلك شأن الكثير من أساليب البناء : شكل الأقواس، العقود، قباب الزاوية، والمحاريب الموجفة.

إلا أنه، فى امارة عثمان، كما فى الامارات الأخرى، فإننا نشهد منذ القرن الرابع عشر تجددًا عميقاً للاستيحاء والتقنيات؛ وهذا التجدد، المحسوس والمثير فى كل مكان، سوف يجد ازدهاره الكامل فى ما يسمى بـ «مدرسة بورصا»، أول مدرسة عثمانية، و ، عن طريقها، فى الفن الكلاسيكى لخمسينيات القرن السادس عشر. وعندئذ فإن الشروط الذى يتم اجتيازه سوف يكون جد عظيم بحيث إننا، إن أعزتنا العلامات الأكيدة، قد نتصور غياب أى ارتباط بين العصر الوسيط والقرن

السادس عشر. فقلما تبدي الجماليات نقاطاً مشتركة. بل إن الاهتمام الموجه إلى أنماط الآثار المتباينة قد تغير.

فالبنسبة لسلاققة الأناضول، والذين كان شاغلهم الأول تجاريأ، كان الأثر الرئيسي هو خان المسافرين، وهو بناء فاخرة تتميز بوقار جميل، حيث لا توجد الزخرفة إلا على البوابات الأمامية وعلى الأجنحة ذات الطابع شبه البندكتي، بما يجعل منه أيواناً حقيقياً للمعاملات التجارية. ويليه الضريح والمدرسة، وهى بناءة جد جديدة في الإسلام، ولدت في إيران في القرن الحادى عشر، وتعتبر في الوقت نفسه المؤسسة التي تمثل رسالتها في توفير ملاذ : وهى بالمعنى الدقيق مدرسة لعلوم الدين، ويشكل أكثر عمومية منشأة للتعليم والبحث، كان نجاحها منقطع النظير في مجلل الشرق الأدنى وجرى تصديرها حتى ضفاف المحيط الأطلسي. أما فيما يتعلق بالقصص، فقد كان هو الآخر محط اهتمام، ولاشك البتة في انه لم يكن فخماً، لكننا لا نعرفه إلا من خلال أعمال التقييب. ولا يكاد يعتبر من المبالغة القول بأن المساجد لم تكن بعيدة عن احتلال المرتبة الأخيرة بين الشواغل. فالمساجد، القليلة نسبياً، وذات المظهر الفظ، والبائسة التجهيز أحياناً، بل والمفتقرة إلى أى اتقان، كانت تشييد في أغلب الأحيان دون دراسة، وفق التخطيط المسمى بـ «العربي» ذى الأجنحة المتعددة. وفي ذلك على الأقل، بدا السلاققة في مظهر مسلمين وديين وقطعوا الصلات مع التقاليد الأكثر رسوحاً والتي تعنى من شأن مكان العبادة.

وسوف يعيد العثمانيون الأمور إلى نصابها. انهم لن يتخلوا لا عن خان المسافرين - الذي سوف يجعلون منه بناء ذات أغراض نفعية بشكل خالص - ولا عن المدرسة، التي سوف يعتبرونها نوعاً من ملحق للمسجد، شأنها في ذلك شأن المستشفى أو المكتبة أو المطبخ، ولا عن الضريح الذي يظل وضعه كما هو، لكنهم

سوف يعيدون المسجد الى تفوقه المطلق. وفي انكبابهم على تعلیته، وعلى توسيع قبابه، وعلى ضفر الكتل، وعلى دمجها، وعلى تبسيط الأحجام، وعلى ايجاد تواافق بين الأجزاء الداخلية والخارجية، وعلى تحقيق الواقع الهرمي، فإنهم سوف يتنهون بابتكار بناءيات مهيبة، مختلفة تماماً عما عرفه العالم من قبل، وعما كان ما يزال يعرفه آنذاك.

## الزخرفة

لم يعرف السلاجقة دائمًا ادخال الزخرفة في العمارة. أما العثمانيون فقد كانت لهم بذلك دراية تامة و ، اذا كانت الزخرفة تتطل غزيرة، فإنها لا تسيء أبداً الى خطوط الآخر. ولما كانت تعتمد على التلوين باكثر بكثير من اعتمادها على النحت، فإنها تميل الى الحجارة الملونة التي تنالى في المداميك وخاصة في صنجات العقد وتركيب بلاطات من الرخام، والتصوير و ، بالتأكيد، قاشانى التكسية. ولا يتأخر هذا الأخير في احتلال صدارة المشهد. وقبل الاستيلاء على القسطنطينية، كان يجرى بالدرجة الأولى اختيار الاشكال الأحادية اللون أو الاشكال المتعددة الألوان من التربيعات (البلاطات) المجردة (الخالية من الرسوم)، التي تزهو غالباً بلمسات ذهبية (مسجد المرادية في بورصا)، بما يستبعد مرة، واحدة الشخصيات التي كانت تضفي على تربيعات (بلاطات) القاشانى السلجوقية طابعاً بهيجاً؛ وسرعان ما سوف يجرى إثمار الملكة النباتية على الاشكال الهندسية، دون التخلى عن الكتابات التي تتمتع باهتمام متواصل. وإذا لم يكن من النادر أن يشكل القاشانى زخرفاً متكرراً من المسطحات الواسعة، كما نجد ذلك في ايران، فإنه يشكل في أغلب الأحوال لوحات متميزة بجلاء بعضها عن البعض الآخر، وتفصل بينها حدود واسعة، بشكل يمكن معه للمرء أن يتصور أنه بإزاء حلقات (بسطة) معلقة على الجدران: ويحسن البحث عن أصل هذا الأسلوب في

العادة التركية البدوية القديمة المتمثلة في تعليق السجاجيد على جوانب الخيام (الجناح السلطاني في البيني جامع - الجامع الجديد، أواخر القرن السابع عشر، قاعة الختان في طب قابي، قبر محمد شاه زاده، منتصف القرن السادس عشر).

اما المواضيع المختارة لتزيين الآثار فهى لا تختلف كثيراً، بوجه عام، عن المواضيع التي نقابلها على التحف المصنوعة، خاصة على المنسوجات. فالزهور تحتل مكانة متميزة في جدول المواضيع، وأحياناً ما تكون جد قريبة من النموذج الطبيعي، وأحياناً أخرى تكون تشويهاً طفيفاً لهذا النموذج، وبشكل أكثر ندرة تكون مندرجة في التوديق (الأرابيسك) الذي يفقد الهيمنة التي كانت له في الفن الإسلامي. والحال أن الوردة وزهرة القرنفل، المناسبتين لتهذيب الأسلوب، هما اللتان تنتهيان أولاً، مروراً بكافة المراحل الانتقالية، بأن تصبحا وريديات لها ست أو ثمانى توجيات أكان ذلك في النحت أم في الزخرفة الملونة؛ ثم يجيء الدور على الحوذان، وزهرة الرمان، والياقوتية، وزهرة العسل وخاصة الخزامية، المحبوبة جباً جماً، والتي حتى عندما تصبح زخرفاً مجرداً، يظل بالامكان تمييزها بشكل قائم، اللهم إلاً عندما تكون على الطنافس، والشجرة المزهرة ذات الفصون الطويلة ليست نادرة (مسجد رستم باشا، قبر روکسان)، كما ان اشجار السرو ليست نادرة هي الأخرى (غرفة مراد الثالث في طب قابي، البيني جامع - الجامع الجديد). وغالباً ما تؤثر الصين على أسلوب التكوينات وتهب جانبها من وحداتها الزخرفية، كما هو الحال بالنسبة للأشرطة المتوجة المنبثقة عن التثنين، زخارف التشنتمانى (ثلاث لآلئ على شكل مثلث) أو «شفاه بوذا» التي يمكن للمرء أن يرى فيها بالأحرى سحباً. والحال ان زخارف التشنتمانى و«شفاه بوذا»، غير الغائبة بالمرة في العمارة (بهو قاعة المخلفات في طب قابي، مسجد رستم باشا)، تعتبر متكررة بوجه خاص على المنسوجات الفاخرة: إن قفاطين سليم الأول وبإيزيد الثاني ومراد الثالث قد لا تكون لها زخرفة أخرى غير زخارف التشنتمانى المتكررة بلا كلل؛ وعدة

منسوجات تمزج بين الزخرفين (ففاطين محمد الثاني، قطع ترجع الى زمن سليمان القانوني)؛ وتستخدم منسوجات أخرى «شفاه بوزا» في إطار من الرمان والخزاميات وزهور القرنفل، والتي غالباً ما تصاغ عنديداً على شكل مروحة كما هو الحال في القاشاني (مسجد رستم باشا).

وتوجه النقوش والقاشاني ضربة قاتلة إلى النحت على الحجر الذي يهجر الصور البشرية أو الحيوانية التي عرفها السلاجقة؛ وتتضاعل النقوش البارزة ويفقد الرسم كل حيوية وتخزل المسطحات المزخرفة بالازميل. أما المقرنصات، الحنيات، أو الهوابط أو الأشكال النخروبية، التي كانت قد ابتدعت لتوزيع الارتفاعات والتي لعبت دوراً هاماً في الأقواس والعقود ومثلثات القباب والخرجات وتيجان الأعمدة، فهي تصبح رخوة بشكل مطرد ويولد تكرارها الإحساس بالتماثل الممل.

وكما يمكننا أن نرى عبر ذلك الافتقار إلى النحت، فإننا نلحظ في العصر العثماني افقاراً في كثير من المجالات؛ إلا أن هناك استقراراً في مجالات أخرى؛ وفي مجالات ثلاثة نجد إثراً. وتحتفق القطيعة، عندما تكون هناك قطيعة، في القرن الخامس عشر. ويتحقق ذلك أ عملاً جميلاً في مجالات سوف يجري فيما بعد اعمالها وإن كانت تعطى دفعه لما سوف يولد.

## التحف المصنوعة

إن عدة تقاليد صناعية عظيمة، خاصة تقاليد النجارين وصناعة التحف المعدنية، سوف يكون مصيرها الضياع. ولا يرجع ذلك إلى عدم معالجة البرونز أو النحاس أو الحديد: فالشراعات التي تغلق الفتحات والمفاتيح وخاصة الأسلحة (البيطكان، السيوف العريضة والمعقوفة، الخوذات المستديرة، الغدرات، البنادق،

دروع القصبة، الترسو)، المعالجة معالجة فاخرة والمزينة، أكثر فأكثر، بالأحجار الثمينة أو المكفتة بالفضة أو بالذهب، إنما تشير إلى أن العلم والنون لم يختفي، لكن أي شيء من الآثار لا يتجاوب، مثلاً، مع الأحواض ومع الشمعدانات التي تنتجهها المدرسة السورية - المصرية المملوكية بـالآلاف. كما لا يرجع ذلك إلى اهتمام شديد للخشب، وإن كان يجرى اختيار تزيينه بالمرصعات (الماركيزى) بدلاً من نحته. ومنذ زمن بورصا، يفقد أزميل الفنان حيويته، ويصبح رسمه ضعيفاً. على أن هذا الاختزال للوحدات الزخرفية يسمح في المقابل للنحت على العاج بأن يتوج (في القرنين السادس عشر والسابع عشر، ثم بعد ذلك) تحفأ دقة الصناع، أطر مرايا، مقاالم، مُدى، أواحًا لسن الأقلام، ملائق ...

ولاشك أن الأهمية التي تولى الكتاب تنقذ معالجة الجلد بتشجيعها لصناعة جلود الكتب. لكن العثمانيين سوف يكونون في هذا المجال شبه مدينين بالكامل لـإيران الصفوية : وسوف تكون لهم مائة ادخال هذه الصناعة إلى أوروبا من خلال البنديقية. كما أنها أيضاً هي التي سوف تحفز الترقين (تجويد الخط وتحسين الكتاب وتزيينه)، الذي امكنته تسميته بالفن التجريدي الحقيقى للإسلام. ويكتسب هذا الفن انطلاقاً رائعاً اعتباراً من عهد بايزيد الثاني ومن التجديد العميق الذي يرجع إلى الخطاط البارز الشيخ عبدالله الأماسياوي (القرن الخامس عشر). وتحتاج صناعة المنسوجات بنشاط عظيم. ودون انقطاع للاستمارارية، ينتج صناع اسطنبول أقمشة القفاظين السلطانية ذات الرسوم العريضة والقوية، وينتج صناع بورصا الأقمشة المخملية ومنسوجات حريرية صينية مقصبة بخيوط من الذهب، سوف نعرف دورها في مستقبل المنتجات الإيطالية.

ويرجع الفضل إلى العثمانيين في الواقع أن فن تشكيل الخزفيات الإسلامية، الذي لا يكاد يوجد له نظير، والذي تميز بخصوصية وتنوع لا مثيل لهما على مدار

قرون، لا يختفى في العصور الحديثة في الوقت الذي يتدهور ويموت فيه في كل مكان آخر. فالخزف الحاضر حضوراً واسعاً جداً في التكسيات الجدارية، ليس أقل حضوراً في التحف المصنوعة، كالصحون، والأطباق، والأقداح، والفسقيات، والأباريق، والقوارير، وأقداح الشرب الكبيرة، بل وصناديق حفظ الأقلام الخزفية. الواقع أن التربة المستخدمة في الورش الكبرى للإمبراطورية العثمانية - التي يمكن الحديث عن أماكن تواجدها، دمشق، رودس، إسطنبول، إزمير - هي تربة سيليكية للغاية، الأمر الذي يناسب تزييجياً عالياً للمينا (الطلاء الخزفي) ومن ثم يجعل الزخرفة جد مرضية. الواقع أن الخزفيات، التي كانت أولاً زرقاء على أرضية بيضاء، إنما تزهو بالأزرق الفيروزى، ثم بلون أخضر زيفونى وبلون أخضر بانجاني بالغ العنوية (القطع المسماة بـ «خزف دمشق»). ومع ادخال الأحمر الطماطمى فى أواسط القرن السادس عشر، يصل الانتاج إلى أوجه. إلا أنه سرعان ما تصاب الزخرفة بالضعف والهزال، حيث يصبح الخط أقل حذقاً وتتصبح الألوان كابية. ويؤدى تأثير أوروبا المتزايد الواضح، والذى يبيو ان ورش كوتاهيه تقلت منه مدةً ما، وهى ورش تتميز بانتاج ساذج الى حد ما وتحتلها التقاليد الأرمنية، إلى التعجيل بالتدحر. فالواقع أن الاعمال التونسية، خاصة في القرن الثامن عشر، هي وحدتها التي سوف تحافظ على جانب كبير من التقاليد العثمانية.

## الطنافس (البسطة)

في الفنون الصناعية، لا مثيل للطنافس. فهذا الفن، القادر من وسط آسيا مع البيو، والذي كان وقفاً على العالم التركى - الإيرانى، سوف ينتشر بعد ذلك بشكل تدريجي في بقية بقاع الأرض. وأيا كان أصلها - الذي يبيو من العبث السعى إلى تحديده - فإن أقدم نماذج الطنافس الإسلامية التي وصلت اليها تعتبر أناضولية

وترجع الى القرن الثالث عشر - ونحن نرى فيها بالفعل ما سوف يظل مميزاً للطنافس العثمانية، وهو الميل الاكيد الى الزخرفة الهندسية الذى يخفى، فى اواخر القرن الخامس عشر، من ادخال العناصر النباتية. أما الاتجاهات العتيقة المتمثلة فى تكرار زخرف واحد و ، من ثم، فى الابحاء بتجاوز حدود المجال المزخرف، فإنها ترتبط بالمفهوم الاسلامى عن الفن، وهو مفهوم معاد للمتناهى، أكانت هذه الحدود تترجم عنه أم كانت تتلاقى بشكل غير مقصود. والى جانب الكلمة وأبسطة السوماك (سجاجيد منسوجة وغير معقودة)، التى تستخدمها القبائل كثيراً، تتطور الطنافس المسماة بطنافس الصوف الرفيع وهى طنافس معقودة. وتختلف العقدة التركية، المسماة بالكوردهس (والتي تكتب غيورديس فى أغلب الأحيان)، عن العقدة الفارسية (ستانا) من حيث ان خيط الصوف او خيط الحرير يشد حول كل خيط من الخيطين الملاصقين للسداة، فى حين ان العقدة الفارسية تشد على احد الخيطين، ثم تجرى تسوية السمك بالمقص. وهو ما يعطى البساط ملمسه الناعم.

والواقع ان المصووبة التى وجد مؤرخو الفن أنفسهم أمامها فيما يتعلق بالتحديد الدقيق لعصر الطنافس وفيما يتعلق بتصنيفها، على الأقل فيما يتعلق بالطنافس الأقدم التى نحتفظ بنماذج قليلة منها، قد دفعتهم الى مقارنتها بالطنافس التى أحب المصورون الأوروبيون استنساخها: وبهذا الشكل تم تحديد طنافس تحمل أسماء هولباين وبياللينى ولوتو. وبالنسبة للطنافس الأحدث، فإن الأسماء تشير الى مراكز التسويق باكثر مما تشير الى مراكز الانتاج: طنافس قولا، لازيق، ميلاس، بيرجاما، الخ. وهذه الطنافس، التى يواصل بعضها تقاليد طنافس هولباين ولا تختلفى بعد من مراكز التصنيع (طنافس بيرجاما)، تتميز غالباً باللون مؤثرة (طنافس ميلاس)، ويزخرفة على شكل محراب (طنافس قولا، لازيق، الخ)، الأمر الذى يطبع عليها اسم السجاجيد (سجاجيد الصلاة).

والواقع ان طنفسة هولباين، وهى احدى الطنافس الاكثر شهرة، والمجردة فى رسماها، والمحدودة فى الوانها، إنما تتألف من جامات ثمانية الشكل ومن غصينات ذات شبیکات زهرية صارمة بما يشكل تكويناً جد متوازن وجد خطى. أما طنافس عشاق، والتى لا تقل شهرة، فقد كانت تعقد على مدار ثلاثة سنة، من القرن السادس عشر الى القرن الثامن عشر؛ وهي تؤثر سلسل التشبيکات الزهرية التى تأخذ شكل المعین الهندسى وتوزع زخرفتها بشكل يتركز فيه التأكيد على الجama الوسطى.

إن فن الطنافس، المتأصل بعمق فى التراث التركى، والذى تشجعه الدولة بلا توقف، يظل، بالرغم من قدر معين من التطور الذى طرأ عليه، باللغ الحيوية حتى أيامنا هذه. ولعله التعبير المميز الوحيد عن الفن الاسلامى الذى كتب له اجياز القرنين الاخرين دون تدهور تام.

## المسجد العثماني

### المسجد ذو القبة الواحدة

بالنسبة لمساجد الأحياء أو المدن الصغيرة، بني السلاچقة قاعات على مساقط مربعة، تعلوها قبة، ذات أبعاد صغيرة بوجه عام، تتراوح بين سبعة وثمانية أمتار (مسجد تاش فى قونيه، ١٢١٥)، يمهد لها أحياناً، ولكن نادراً، بهو ورواق (مسجد سيرتشالى فى قونيه، نحو عام ١٢٧٥) أو رواق فقط (مسجد خريوط، القرن الثالث عشر، وايرميناك، ١٣٠٢).

وهذا النوع من العمائر باللغ الشائع فى عصر الامارات : وتوجد منه نماذج عديدة فى إزنيق وبلاط وكاستامانو وكرمان وأنطاليا وأماكن أخرى. لكنه يكتسب طابعاً أكثر ضخامة بكثير. فارتفاع الجدران يزيد والرواق ذو العمودين والقباب

الصغيرة الثلاث يصبح عاماً، والمنارة القصيرة السميكة والمخروطية الجذع تحيد عن الصراوة. وبيوجه خاص، فإن قطر القبة الرئيسية لا يكفي عن التزايد؛ فهو ينتقل من الأمتار السبعة أو الثمانية، التي أعطاها لها السلامة، إلى أحد عشرة متراً في إزنيق وإلى أربع عشرة متراً في بلاط، وإلى ست عشرة متراً وثلاثين سنتيمتراً في سكوبيا، لكنه يتجاوز التسع عشرة متراً في مسجد الباياتي في مودورنو في عام ١٣٨٢. أما الزخرفة، التي يهيمن فيها القاشانى بالفعل، فهي تستخدم بشكل أكثر منهجة كسوات من الرخام، كما في بلاط (ملييت)، في عام ١٤٠٤، وفي المسجد الأخضر في إزنيق، الذي بدأ تشييده المهندس المعماري حاجى مراد في عام ١٣٧٨ وتم انجازه في عام ١٣٩٢. وهذا المبنى البالغ الجمال، شأنه في ذلك شأن مبانٍ أخرى قليلة في ذلك العصر، يقدم حلولاً أصلية، لن يكون لها امتداد مباشر؛ فهو يقدم رواقاً ذا جناحين متوازيين يحمل في وسطه قبة اسطوانية الشكل شبه مديبة الرأس، لكنها ضيقة و ، كما في مدرسة سيرتشالى في قونيه، يضاف اليه جناح مستعرض موضوع أمام الحرم، بما يشكل طبعة إسلامية من المجاز (الذى يؤدى إلى صحن الكنيسة). وهكذا، فلما كان قابلاً لاستقبال حشد أكبر من المؤمنين، فإنه لم يكن غير مسجد بسبيله إلى أن يصبح جامعاً.

وسرعان ما يظهر، أو يعاود الظهور، عنصر جديد، هو الصحن الذي يسبق القاعة والذي كان السلامة قد ألغوه. وهو يفرض نفسه بوصفه ضرورة منذ إعادة ادخاله في العمارة من خلال جامع عيسى بك في سلچوق (افسس) الذي شيده الآيدينيون (آيدين أوغوللارى) في عام ١٣٧٥، وذلك دون ريب لأن هذا الأثر هو في أن واحد حصن جميل وجذير وبالغ التجديد. ولما كان يتمشى مع تخطيط جامع الأمويين في دمشق<sup>(٢)</sup>، حيث يوجد مجاز قاطع، وجناحان عاديان فقط، فإنه يجدد عن طريق الارتفاع غير العادى لجدرانه، والنواخذة الوفيرة التي تشدقها، والقبتين

اللتين تهيمنان عليه بوضوح والزخرفة الخارجية المائلة بشكل مناسب، وكلها أشياء تتجاوب مع ميول العصر التي غالباً ما لا يتم التعبير عنها بعد بشكل جيد. أما فيما يتعلق بصحته، فإنه محاط من ثلات جهات (وليس من الجهات الأربع كما سوف تصبح تلك هي العادة) بأروقة مقببة.

ولا يشير بناء القباب الرئيسية التي تتزايد ضخامة غير مشكلة تقنية، يسهل حلها تماماً مادام نصف قطر الدائرة القاعدية لا يتجاوز عشرة أمتار، إن لم يكن أكثر من ذلك بقليل. أما المشكلة الجمالية فهي مشكلة مختلفة تماماً. فتقارب الأحجام نصف الكروية والتكتعيبية ليس منسجماً في حين أن الفن يقضى بانسجامها. وقد حاول المعماريون العثمانيون، دون أن يتوصلا إلى نتائج ترضيهم بالكامل، إيجاد حل بزيادة أو باختزال ارتفاع جدران قاعاتهم وباللعب إلى حد ما على تقوس القباب، التي يجرى زيادة ارتفاعها أو زيادة انخفاضها برشاقة، الأمر الذي يسمح لهم بتحقيق أفضل توازن للكتل ويعطيه انطباع قوة رائقة أحياناً. إلا أنهم لم يحاولوا قط لزيادة ارتفاع رقبة القبة، خلافاً لما هو حادث لما سوف يحدث عند التيموريين أو الصفويين أو المغول الكبار<sup>(٣)</sup> وما هو حادث في أغلب الأحيان في أوروبا، ولا تصميم قباب مخروطية الشكل أو اهليجية أو هرمية أو بصلية. وعندما كانوا يمسون شكلها، فقد كان ذلك من أجل تمليسها بشكل يسمح لتحقنياتها الأقل حدة بالارتباط على نحو أفضل بالخطوط الأفقية. والحاصل أن موردهم الرئيسي في إلاء الزخم الرأسى وتخفيض الثقل إنما يتمثل في رفع مآذن نحو السماء، كالسهام، دقة بشكل متزايد وعالية بشكل متزايد، بما يشكل أعمدة هيفاء من الحجر متوجة بخوذة، وتبدو باللغة المهاشة، وإن كانت قد تمكنت على نحو جيد من الصمود للزلزال المتكررة. وبشكل تكميلي، فقد لعبوا على الكتل الطويلة والمنخفضة للتكتونيات المعمارية، الملحقات، التي تحيط بالجراوم والتي تهيئ قبابها الصغيرة، كقباب أروقة الصحن، للقبة الكبيرة للحرم وتبدو بشكل ما كما لو

أنها ترفعها فوقها؛ أو انهم يلعبون أيضاً على شق نوافذ الجدران التي كانت قبل ذلك صماء، والتي لا تؤدي فقط إلى إنارة العرم، بل تؤدي أيضاً إلى تخفيف وقع ثقل المبنى وتضفي عليه، بترتيبها الحاذق، حركة صاعدة، بما يشكل استمراها بعيداً، كما هو الحال مع مسجد البايزيدية في ادربة، للشكل الهرمي المميز للنزعنة الكلاسيكية.

## المسجد المتعدد القباب

منذ أن يأخذ المسلمون في بناء مساجد، فإنهم سوف يميلون إلى وضع قبة صغيرة أمام المحراب و، أحياناً، قبة ثانية تشكل نظيرة لها على الطرف الآخر من المجاز القاطع، أمام المدخل. وقد تبني أتراك الأناضول هذا الأسلوب بشكل طبيعي تماماً مثلاً تبنوا التخطيط المسمى بالخطيط «العربي» للمساجد التي ترتكز أسقفها على أعمدة والمزودة بأجنحة متوازية أو متعددة على الحائط القبلي أو أيضاً متصالية (مساجد بيبلوس، ١١٥، وخريوط، نحو ١١٦، وأرضروم، ١١٧٨، وديفريك، ١٢٢٨، الخ). على أن القبة، في خمسينيات القرن الثاني عشر، أي في وقت مبكر جداً، في جامع الأرتوكينين<sup>(٤)</sup> في مايافاريقين (سلوان الآن)، قد جرى توسيعها بشكل يسمح بتغطية الأرضية المحددة بتشابك ثلاثة أجنحة وثلاثة أروقة تتبعاً للصيغة المعتمدة، ولكن بعمرية مختلفة تماماً، في أحد أجمل آثار الإسلام، وهو مسجد الجمعة في اصبهان.

والواقع أن بناء قبة ذات مستوى ذات مستوى الجناح يمكن اعتباره جمعاً بين المسجد ذي القبة الواحدة والمسجد الذي يرتكز سقفه على أعمدة (ادخال الأول في الثاني). وهذه الصيغة، التي تجري استعادتها بجسارة أكبر في عام ١٣٧٦ في مانيسا من جانب اسحق بك، أمير الصاروخانيين، سوف تؤدي إلى انتشار مكان عبادة مهيب لا تسمح قبته الضخمة ببقاء شيء غير جناح طويل عادي خلف

حائط الواجهة وجزأين جانبيين ينقسم كل منها إلى رواحين، وهي العناصر الباقية من الأجنحة الأربعية المتوازية والأروقة السبعة. على أن محاسن وتجديفات مانيسا كانت نتائجها أقل من نتائج الترتيب الثماني، الجديد تماماً، للأقواس والدعامات التي تسند القبة: وسوف تجرى استعادة هذا الترتيب في عدد من أعظم الأعمال العثمانية الرئيسية.

وفي الفترة نفسها، يبدأ السلامة والسلطات التركية الحاكمة الأخرى في الأتاتسول في زيادة عدد القباب، خاصة فوق الأجنحة المحورية والمستعرضة لإبراز أهميتها (جامع اپليكتشى في قيصرية، بداية القرن الثالث عشر، مسجد علاء الدين في نجده، ١٢٢٣، جامع بورمالى مناره في آماسيا، ١٢٤٤).

والواقع أن الاتجاه منذ ذلك الحين إلى تغطية مجمل الحرم بالقباب، المستند، شأنها في ذلك شأن القباب التي بنيت بالفعل بشكل أكثر تقثيراً، على تقاطع الأقواس، لم يكن غير استخلاص لاستنتاج المنطقى من هذه المحاولات الأولى. وسوف يحدث ذلك لأول مرة، إن لم نكن مخطئين، في عام ١٢٧٦ في مدرسة جوك في آماسيا، إلا أنه لا يبدو أنه قد وجد تطبيقاً له في المساجد قبل مجبي العثمانيين و ، حتى تكون أكثر دقة، قبل تشييد جامع بورصا الكبير، الذي أُنجز دون شك في عام ١٢٨٩. والواقع أن هذا الآثر، الذي شيد بحس عظمة ومهابة ملحوظ، يمتد على مستطيل طوله ٦٨ متراً وعرضه ٥٦ متراً، مقسم إلى عشرين مربعاً باثنتي عشرة عموداً ترتبط فيما بينها بأربعة أقواس حادة وتحمل أيضاً قباباً قطرها ستة أمتار ونصف متر، على مثاثلات كروية بشكل عام، حيث تعتبر قبة الوسط في الواقع كورة تعلو حرضاً أنيقاً متعدد الزوايا. والحال أن الارتفاع الكبير للجدران، والذي يعتبر منذ ذلك الحين واقعاً مكتسباً، وزخرفتها باقواس حادة تحيط بالنافذ، والملئذتين المخروطيتين الجذع المجاورتين للواجهة تسهم كلها في أصالته القوية.

ويعد ذلك ببعض سنوات، سوف يلتزم الاسكى جامع (الجامع العتيق) فى ادرنه (١٤١٣ - ١٤٠٣) بالمبادئ نفسها، لكن قبابه سوف يتميز ببعد يمثل ضعف بعد قباب جامع بورصا، ١٣ متراً، وهو ما سوف يسمح بتقليل عددها الى تسع وذلك لأنّر يتميز بحجم يكاد يكون مساوياً: والالقاء التالى للدعامات سوف يغير رأساً على عقب المجال الداخلى؛ وكذلك فإن الارتفاع الأعلى للقباب الثلاث للجناح المركبى سوف يبدل المشهد الخارجى. ولاشك ان التقسيم الثلاثي لمكان العبادة والذى يحيل الى مخطط عزيز على الاسلام (وهو أيضاً تقسيم الكنيسة الايوانية الشكل) هو تقسيم عرضى.

أما الاوتشى شرفلى جامع (المسجد ذو الشرفات الثلاث)، والذى بُنى فى المدينة نفسها بين عامى ١٤٣٧ و ١٤٤٧، فليس دون صلات مع جامع مانيسا الكبير. كما يمكن اعتباره نتيجة تركيب يجمع بين تخطيطين، هما تخطيط المسجد ذى القبة الواحدة والمسجد المتعدد القباب. والواقع ان القبة الرئيسية، جد المهيأ بالفعل بقطارها الذى يساوى ٢٤ متراً، تستند على مسدس (مثمن فى مانيسا) وتحتل مجمل الجزء المركبى أمام المحراب. وهى محاطة بملحقين، يلوذ كل منهما بقبتين آخرين أصغر حجماً، الأمر الذى يشير الى الارتكاب الذى تسبب فيه التقسيم الثلاثي للجامع العتيق. أما الصحن الكبير المستطيل، المحاط بأربعة أروقة تحت عشرين قبة ذات أبعاد مختلفة، فهو يحاط، للمرة الأولى، بأربع مآذن نحيلة، ذات ارتفاعات غير متساوية وذات أساليب متنوعة، حيث يعلو أكثرها ارتفاعاً عن الأرض بمسافة ٦٧ متراً. وتقدم الدعامات القوية للقبة الكبيرة والعناصر الصغيرة التى تتخذ شكل قباب والموضعية فى الزوايا الأربع للسقف درساً لن ينسى. الواقع ان الآثر، المستند الى التقاليد (الملاحظة ايضاً فى البوابات الامامية الكبيرة) والتجديdas، إنما يقدم وحدة جميلة، واحساساً معيناً بالترتيب الداخلى و، بالرغم من تقله، طابعاً تذكارياً ناجزاً.

والحال ان التخطيط المعتمد على تعدد القباب، والذى يتمثل عيبه فى الابقاء على دعامات مزعجة، لن يتلاشى بعد فتح القسطنطينية وحتى على الرغم من اعتماد حلول أكثر ابتكاراً وجسارة بكثير (مسجد رنجرلى كويو، أواخر القرن الخامس عشر، وبىالى باشا، ١٥٧٣).

فهذا التخطيط، الاستثنائى فى المساجد، سوف يجد تطبيقات عديدة فى عمائر أخرى، وفي بعض الحمامات (بایزید حمامى، تشىنىلى حمامى، كيزلار أغاسى حمامى)، وفي عدة مستشفيات (مارستان مسجد بایزید فى اسطنبول) وخاصة فى البازارات المنسقوفة (بىدىستين) حيث سوف يكون صارماً. ونجد مثالين جميلين فى بيد يستانى بازار اسطنبول الكبير (قابالى تشارشى) وللذين انشأهما محمد الثاني، حيث تعلو الأول خمس عشرة قبة وتعلو الثاني عشرون قبة، وفي بىدىستين انقره، شبه المعاصر (وهو الان متحف الآثار الأناضولية)، أو أيضاً فى بىدىستين ساراييفو (١٥٥١). ومن المؤكد أن هذه الآثار، من حيث وظيفتها وبنيتها، وترتيبها الداخلى والخارجي، وارتفاعها الطفيف، يبدو أنها تقدم تركيياً مختلفاً؛ فهى تنسب، إلى حد معين، انتساباً جد وثيق إلى الرواقات ذات القباب الصغيرة والتى تشكل واجهة المساجد أو التى سرعان ما سوف تحيط بصحنها؛ كما أنها تنسب إلى المدارس، التى تشكل سلسلة من الحجيرات التى تعلوها عقود على شكل قبة والموزعة حول حديقة صغيرة وترتبط بها عن طريق رواق أكثر تواضعاً، وإن كان ممائلاً لرواق المساجد. على أن تحليلها يثبت أنها قد بنيت وفق المبادئ نفسها : تقسيم مجال محاط بمربعات صغيرة، تفصل بينها أقواس تستند إلى دعامات ويحمل كل منها قبة.

## مدرسة بورصا

لقد بنيت مدارس عديدة وفق التقاليد السلجوقية فى القرن الرابع عشر وفي بداية القرن الخامس عشر، لكنها قد تلاشت فى جانبها الأكبر. أما المدارس الباقية

في بورصا، يلدريم (١٣٣٩)، بتشيل (١٤١٥) ومراديه (١٤٢٦) فهي تقدم قدرًا من الأصلة: اختفاء الايوانات السيميتية المميزة للمدرسة الإيرانية، إضافة قاعة دروس تحت قبة، حجيرات تطل على الخارج عبر نافذة، الاستخدام المتزامن للحجر واللأجر وفق الأسلوب البيزنطي، تبسيط شكل البوابة الأمامية.

ومن حسن الحظ إننا نحتفظ بمسجد - مدرسة خوداثينديجار مراد الأول في بورصا (١٣٦٣ - ١٣٨٥)، الثري في أن واحد من حيث التعليم والمحاسن. فاللقاء في مبني واحد بين مكان للعبادة ومكان للتعليم، والذي لا يوجد فيه شيء غير عادي في العالم الإسلامي، يتحقق هنا على مستوىين: فعلى الطبقة الأرضية، نجد المسجد وقاعات الدراسة، وفي الطابق العلوي، نجد حجيرات الطلاب. كما يحافظ التخطيط على الذكرى جد الواضحة لخطيط المدارس الصليبية ذات الايوانات الأربع (حيث يشكل الايوان قاعة نصف اسطوانية حادة مقفلة على ثلاث جهات ومفتوحة بشكل تام على الجهة الرابعة) والتي يواجه ايوانان منها الايوانين الآخرين، وهو التخطيط الذي كانت ايران قد فرضته، وإن كان قد تعرض لعدد من تلك التحولات العميقه التي فرضها عليه العالم الإسلامي غير الإيراني في كل مكان تقريبًا آنذاك، ونرصد في ذلك تأثيراً لأوروبا : إذ يجرى تضييق ثلاثة من الايوانات الأربع، حيث يجرى تضييق الايوان الذي يشكل مدخلًا بدرجة أكبر بكثير مما هو الحال مع الايوانين الجانبيين، بينما يجرى توسيع الايوان الرابع، خلافاً لذلك توسيعاً ملحوظاً.

ويجرى تحويل القاعة المركزية إلى قاعة ذات قبة كما كان حالها بالفعل في ظل السلامة مثلاً نجد ذلك في قونيه، في مدرسة كاراتاتى (١٢٥١) وفي مدرسة انجي متاريلي (١٢٦٠). أما ايوان المدخل، البالغ الضيق، فهو مسبوق بمجاز حقيقي، مسبوق هو نفسه بمجاز خارجي يذكر برواق الواجهة، لكنه هنا تخيم عليه قاعة الطابق العلوي. وأما الايوان الذي يواجهه، والذي يتميز بعمق كبير، شأنه في

ذلك شأن القبة، فإنه يشمل المستويين ويشكل قاعة الصلاة. وهو ينتهي بخرق مستطيل، بما يشكل اختزالاً لصدر الكنائس، حيث يقع المحراب. ويتميز الايوانان الجانبيان بحجم متوسط ويحيط بهما من اليمين ومن اليسار غرفتان (لاشك انهما يشكلان قاعتين للدروس) تأخذان جانباً من مشهدهما. وفي الطابق العلوى، يدور ممر حول القبة. ويجد امتداداً له في ممر ضيق، مشتق من البناء، يفضى الى غرفة صغيرة لا ندرى وظيفتها، وإن كانت تشكل مصلى صغيراً بلاشك. وتتفتح عليه، في اليمين ومن اليسار، اثنتا عشر حجيرة ذات نوافذ تطل على الخارج. ويحتوى الجزء الداخلى على سلمين ومحاذين وخمس قاعات مستطيلة مقبة. وبين رواق الطابق العلوى من الواجهة من خلال تركيب رائع لخمسة أقواس كبيرة حادة يحجب كل منها أقواساً حادة مزدوجة تستند على أعمدة ذات تيجان بيزنطية : وسوف نجدها فيما بعد في مدرسة آك في نجده (١٤٠٩). ويعتبر التأثير الإيطالى هنا واضحاً، وإن كان ذلك لا يشير بالته، كما قيل أحياناً، الى تدخل فنان «افرنجي».

### المساجد ذات التخطيط المسمى بالتناظر على شكل حرف T مقلوب

على أساس مخطط موجه مماثل لمخطط مسجد - مدرسة خوداينيجر بنيت المساجد المسماة بمساجد مدرسة بورصا أو أيضاً المساجد ذات التخطيط الذي يأخذ الشكل المقلوب لحرف T، وهي آثار تتميز بجمال بالغ الروعة، ومثيرة للاعجاب الشديد، وفريدة بصورة مطلقة في الفن الإسلامي ولن يكون لها أى مثيل تال. وتتبع شخصيتها القوية بشكل رئيسي مما تستمد من المدرسة الصليبية الشكل ذات الايوانات الأربع، ومن وظيفتها، وهي وظيفة زاوية، تعتبر منشأة تبني لواحد أو لعدد من رجال الدين. والواقع ان المسجد بالمعنى المحدد لا يحتل غير الأرضية المربعة، والمرتبة منذ ذلك الحين تحت قبة، وليس بعد تحت نصف اسطوانة، وتقع في مواجهة باب الدخول وتبنى كلها على شكل نتوء بارز على مجمل المبنى. وينتظم

هذا المبنى حول الجزء الرئيسي، وهو الصحن القديم المقبب، والذي يعتبر هنا غالباً أكثر انخفاضاً ويزين في مركزه بفسقية؛ وقد جرى تحويل الايوانين الجانبيين هما أيضاً إلى قاعات مقببة، متصلة أو غير متصلة بقاعات أخرى أو بردابات، حيث يتم الوصول إليها عبر ممرات ضيقة، وتؤدي دور غرف للإيواء أو للعمل : فالمداخل التي توجد فيها تصلح دليلاً على ذلك. ويتألف الجزء الداخلي من بهو ينفتح على الرواق. وسواء كانت متساوية أم غير متساوية، فإن قباب القاعة المركزية وقباب قاعة الصلاة، شأنها في ذلك شأن الجدران التي تدعمها، تتميز دائماً بارتفاع أعلى بكثير من ارتفاع قباب الملاحق (والملقاة أيضاً، أحياناً، تحت أسقف ذات شكل مائل). وهكذا فإن المبنى ي يبدو من الخارج في صورة تقسيم ثلاثي يمكنه إعطاء الانطباع بوجود جناح مركزي يحيط به رواقان جانبيان، وهو ما لا يتطابق بطبيعة الحال اطلاقاً مع الواقع الداخلي.

والمثال الأقدم والأبسط في أن واحد لهذا الاتجاه المعماري الجديد يقدمه مسجد أورخان في بورصا (١٣٣٩)، إلا أن هناك أمثلة أخرى كثيرة أحدثت له في المدينة نفسها كمسجد يلدريم بايزيد (١٣٩٥) والجامع الأخضر (يتشيل جامع ١٤٢٤) وجامع المرادي (١٤٢٦)، ومساجد في أماكن أخرى، كما في بلوغريف، في بلغاريا (١٣٨٩)، حيث يتميز مسجد مراد الأول، الذي يكرر بشكل بالغ الدقة في عام ١٣٩٨ في بيرجاما، بانسجام «جناحه» ذي القباب الثلاث وملحقه المعقوده الضيق. أما الجامع الأخضر فإنه يقدم التعبير الأكثر كمالاً عن ذلك الاتجاه، وذلك بفضل زخرفته الزاهية. والحال أن الرواق الذي جرى التخطيط له هناك لم يكن قط، الأمر الذي يبرز لنا المعالجة الفخيمة لواجهته ذات النتوءات الكبيرة وذات الزخارف المنحوتة على المدخل الضخم ذي المقرنصات، والنواذن والقوى. أما تربيعات قاشانى العرم، وخاصة تربيعات قاشانى المحراب السامي، والذي يحمل توقيع الفنان من تبريز، وتربيعات قاشانى الرواق السلطانى والأروقة الخارجية وعدد من

القاعات الجانبية فهى تلعب على جميع درجات اللون الأخضر واللون الأزرق المزوجة بالأبيض، والأصفر، والأسود، مع لمسات ذهبية، فى تكوينات كتابية أو نباتية حيث تظهر مواضع زخرفية صينية الأصل.

## مقدمة للعصر العظيم

### الفن فى ظل محمد (الثانى) الغانى

بعد الاستيلاء على القسطنطينية، تصبح موارد الامبراطورية العثمانية ملحوظة وتصبح امكاناتها غير محدودة تقريباً. وتؤدى ضرورة اعادة الحياة الى بيزنطة وتأسيس عاصمة عظيمة للاسلام الى تشجيع نشاط معماري سوف يصبح كثيفاً في القرن السادس عشر على الأقل. وصحيح ان التراث السلاجوقى سوف يبيت، لكنه سوف يواصل التعبير عن نفسه من خلال مدرسة بورصا، في حين ان المؤثرات الأكثر تباعيناً سوف تتلاقي. وهي مؤثرات الامبراطورية المهزومة، وإن كان من المحتمل أيضاً ان تكون مؤثرات آسيا - من ايران الى الصين - ، بل ومؤثرات أوروبا التي تمارس فعلها من خلال الواسطة الإيطالية. وهذه المؤثرات، المقبولة بشكل ناجز، سوف تسهم في تكوين مدرسة أصيلة ذات قوة نادرة وتملك امكاناتها بشكل تام. وتقدم دمشق وخاصة تبريز فنوناً وفنانين، حتى معركة تشالديران على الأقل؛ كما يتواجد الفنانون في المدن الأبعد، خاصة مدن النهضة التيمورية، سمرقند أو هراة ومن آسيا الوسطى، بشكل مؤكّد تقريباً، يجيء عمل المصور العظيم محمد سياح كليم، المحفوظ في «البومات (مرقعات) الفاتح»، والذي يشير إلى أصل أويغوري<sup>(٥)</sup> (وليس إلى سمات شامية كما لا يكف عن تكرار هذا الادعاء). وهو يدل على اهتمام العثمانيين بالشرق الأقصى، والذي لن يتوقف، كما ثبت ذلك أيضاً المجموعة السلطانية العظيمة من السيلادونات والبورسلينات

الصينية. وفي الغرب، يشجع محمد الثاني التبادلات الثقافية مع إيطاليا. ويدعو المصورين ماتيو دي باستى في عام 1465، وكوستينزو دي فيرار بين عامي 1478 و 1481؛ ويقيم چنتيل بيلليني في عاصمتها مدة تزيد عن سنة، من سبتمبر 1479 إلى أواخر عام 1480 ويرسم صورته المحفوظة في القاعة القومية في لندن. ويزور فنانون عثمانيون البندقية، كستان بك النقاش الذي يرسم، بقوة مقنعة حقيقة، صورة الفاتح، المعروفة باسم «الفاتح يشم الوردة» (معروضة في متحف طب قابي. المترجم).

وفي النصف الثاني من القرن الخامس عشر، إذا كانت بعض الآثار، كالتشينيلي كشك الذي سوف نرجع إلى الحديث عنه، تؤكد أصولها الإيرانية بنفس الشكل الذي تكشف به صورة «الفاتح يشم الوردة» عن مصادرها الإيطالية، فإن صيغ مدرسة بورصا سوف تظل لها حيويتها لزمن طويل. والواقع أن المساجد ذات القبة الواحدة، التي لها صحن أو التي لا صحن لها، تعتبر آنذاك، بالتأكيد، الأكثر غزارة. فهي تكثر في البلقان حتى منتصف القرن السادس عشر؛ في سراييفو في 1507 و 1526 و 1511 و 1515، وفي تراقيك في 1549، وفي فوتشافى 1550، وفي موستار فى 1557، وفي بييلا فى 1562. وهي ليست غير معروفة البتة في الأناضول وفي القسطنطينية نفسها : مسجداً فيروز أغا، 1491، وداود باشا، 1485، ناهيك عن المساجد السلطانية التي سوف نتحدث عنها فيما بعد. ولا تُنسى المساجد ذات القباب المتعددة.

لكن الآثار الأكثر أهمية هي بلاشك الآثار التي تحافظ على التخطيط الذي يأخذ الشكل المقلوب لحرف T ، دون أن تتوصل إلى تجديده. فهذا التخطيط هو التخطيط الذي سوف نصادفه، في الأقاليم، في مسجد أحمد باشا جيديك في أفيون (1472)، وفي مسجد عيسى بك في سكوبية (1475)، وفي العاصمة، في

مسجد محمود باشا (١٤٦٢) وفي مسجد مراد باشا (١٤٦٥). وفي سكوبيا، نجد ان البنية، البسيطة، تختزل الى قاعتين تحت قبتين متطابقتين تحاذيان، على ما يزيد قليلاً عن نصف ارتفاعهما، ملحقين مقببين وجد منخفضين. وفي مسجد محمود باشا، تنفصل القاعتان اللتان تعلوهما القباب عن أروقتها الجانبية (الواقع انها ثلاثة قاعات تحت قباب صغيرة) بجدار سميك ويمجاز؛ ونجد ان رواقاً ذا خمس قباب، جد قريب من المجاز الخارجي، يسبق بهواً داخلياً، يشكل مجازاً حقيقياً. غالباً ما تتألف المداميك من أحجار وقوالب أجر متناوبة التركيب، إلا اننا لا نجد شيئاً جديداً هناك.

أما العمل الرئيسي الذي كان يمكن له أن يسمع لنا باصدار حكم منصف على الفن في ظل الفاتح، وهو الجامع الكبير الذي أمر بتشييده بعد وقت قصير من فتح القسطنطينية، فقد دمره زلزال لم يبق إلا على صحته وملحقاته، ثم أعيد تشييده وفق تخطيط جديد في عام ١٧٧١. وكانت قبته التي تتوج حرمته ذات قطر لا سابق له قط عند العثمانيين - ٢٥ متراً -؛ وكان كل ملحق من ملحقيه متوجاً بقبتين. ولم يكن هذا الترتيب مختلفاً عن ترتيب الدرنة، إلا من حيث استناد القبة المركزية على أربعة أقواس وليس على ستة، ومن حيث امتداد قاعة الصلاة، كما في بورصا، من حيث العمق، بقاعة أخرى محاطة أيضاً بأروقة جانبية وتلوز بقبة نصفية. وهذه القاعة، جد المحيرة أيضاً، يمكن أن تكون استلهاماً لأيوان ايا صوفيا، إلا أنها قد استخدمت على أية حال بالفعل كمصلى صغير في تيرفى بداية القرن الرابع عشر: الأمر الذي لا يثبت شيئاً بشكل محدد.

وحول مكان العبادة، تمت، بحرص بالغ الجدة على الوضوح والنظام، بما يتعارض بشكل حيوي مع تبعثر آثار بورصا، الكلية الضخمة، سلسلة القاعات والرواقات المنفتحة على الأحواش والمغطاة بنحو خسمائة قبة صغيرة. وهكذا

يتشكل، لاشك للمرة الأولى بهذه الدرجة من الكمال على الأقل، كلُّ اثرٍ يجمع كافة الخدمات الدينية والاجتماعية والثقافية ويدرج المسجد في نسق معماري حقيقي من الآثار الواطئة التي تبرز قيمته.

## مسجد بابيزيد الأول

إن العمل العظيم الأول لبابيزيد الأول هو كلية آماسيا، التي لم يبق منها غير المسجد والمدرسة، والتي كان ابن السلطان قد استكملاها في عام 1486. ويخصوص تخطيط المسجد أيضاً للتخطيط الذي يأخذ الشكل المقلوب لحرف T مع قبة تستند إلى دعامات ثقيلة، وأروقة جانبية مغطاة بثلاث قباب صغيرة ودوّاق مغطى بخمس قباب، ولكن في منظور جديد : إيجاد اتصال أوسع بين ما كان في الأصل قاعات منفصلة وذلك سعياً إلى توحيد المجال الداخلي من أجل حاجات الصلاة. ويختلف عن ذلك اختلافاً بالغاً النهج الذي اعتمدته المهندس المعماري خير الدين بين عامي 1484 و 1488 في كلية ادرنة، والتي تجمع حول المسجد الكبير مدرسة ومستودعات ومطابخ ومخازن وقاعة لتناول الطعام ومستشفى ومصحة عقلية - نفسية. وهنا نجد أن المباني الملحقة، التي لها مائة قبة، تشكل كلاً رائعاً. الواقع أن المستشفى، البسيط، بل والصارم، والمزخرف بسلسلة من المقرنصات البالغة الجمال، والمصحة، التي يرتبط بها عن طريق فناء، إنما يشكلان أكثر أجزائها توفيقاً. ويستشرف تخطيطها المسدس مدرسة آماسيا (1488) ومدرسة رستم باشا في إسطنبول (1550). ويعتبر المسجد مكعباً هائلاً من الحجر يطفو على قبة عرضها 21 متراً وارتفاعها 19 متراً، وهو تخطيط غير حاذق، لكنه يعكس في النهر، حيث تندرج من جهة الحائط القبلي مدرستان جد واطئتين، بما يتمشى في أن واحد مع التخطيط ذي الإيوانات الأربع وتحيط المساجد المتعددة القباب.

## تأثير أيا صوفيا

من المستحيل انكار ان كنيسة ايا صوفيا الضخمة والشهيرة قد مارست تأثيراً، حتى وإن كان هذا التأثير قد جاء متاخراً نسبياً؛ وسوف يدرسها سنان العظيم نفسه دراسة تتميز بالعناية. والحال ان هذه الكنيسة التي تعد رمزاً، في نظر الأتراك، لل المسيحية وللإمبراطورية البيزنطية، والتي لا يعرف لها مثيل من حيث الاتساع والجمال، والتي تقدم معالجة جد جسورة وجد حاذقة للقبة التي انكب العثمانيون على دراستها منذ أكثر من قرن، والواقعة في قلب عاصمتهم الجديدة نفسه، والتي لا تبعد أحياناً إلا مسافة عدة مئات من الأمتار عن المساجد التي سوف يشيرونها، لم يكن بالإمكان أن تدعهم غير مبالين. وكان بناء أثر مساو لها أو حتى التفوق عليها هدفاً معلناً أو غير معلن. والواقع أن تربيتهم وأيديولوجيتهم وميولهم قد جعلتهم مستعدين لذلك. وكانوا قد ورثوا من أقدم تقاليدهم التركية الفكرة التي تذهب إلى أن الشكل الأمثل هو الدائرة المرسومة في المربع، القبة التي تعلو مكعباً، وأن الكون قد بني بهذا الشكل، وأن الزمن عبارة عن *imago mundi*، عن عالم صغير. وكانت لديهم، مثلاً كانت لدى البيزنطيين، الرغبة في بناء أماكن عبادة تشهد على مجدهم وعظمته الأمير، «ظلله على الأرض»، مثلاً كان الملك البيزنطي ممثلاً. وقد سعوا إلى بناء مساجد مناسبة لاجتماع الجماعة، وموحدة من الناحية الداخلية ومحترفة من كل دعامة.

على أن المسجد الكبير للعصر الكلاسيكي ليس مع ذلك نسخة مكررة من الكنيسة البيزنطية. فالاختلافات أعظم من التمااثلات. فـ كنيسة أيا صوفيا، التي افتتحت في 27 ديسمبر 537، تظهر في التاريخ بوصفها أثراً فريداً، يبدو أنه خلق من العدم تقريرياً وإن يكون له مثيل تال في المسيحية الشرقية. والواقع أنه لن يستعاد الحل الذي اعتمدته المهندسان المعمارييان اللذان قاما بتشييدها، آنتيميوس الترايليسى وايزيدور الميليتى، والذي يتمثل في إسناد قبتها الضخمة، التي يبلغ

قطرها ٣١ متراً وترتفع عن الأرض بـ ٥٤ متراً<sup>(٦)</sup>، من الشرق ومن الغرب، بنصف قبتين، ومن الشمال ومن الجنوب، بقوسین مقوصرين ممدودین على منصتين ضخمتين وتطوكان لوحة جبهة تخترقها نوافذ. ولم تكن أمنية چوستينيان، من جهة أخرى، هي ايجاد نموذج يحتذى، بل انشاء أثر لم يعرف العالم له مثيلاً قط منذ آدم وإن يرى له مثيلاً أبداً. وقد أنجزه وهلك فيه. وبعدده، سوف تجري العودة الى التخطيط البارزيليكي ذي القبة، أو سوف يجرى اعتماد التخطيط ذي الصليب اليوناني والذي تستند فيه القبة - والتي لن يتتجاوز قطرها بعد أبداً عشرة أمتار - من الجهات الأربع بعقود نصف اسطوانية ذات محاور رأسية، وهو تخطيط ليس بعيداً عن التذكير بتخطيط المسجد ذي الأيوانات الأربع.

وليس في العمارة العثمانية مسجد يتفوق على جميع المساجد الأخرى كما تتفوق ايا صوفيا توقفاً بالغاً على جميع الكنائس البيزنطية. فهناك، على العكس، ابداع نموذج أثري يمكن استنساخه مرات كثيرة، بكل التنوعات الممكنة، والذي يجرى استنساخه ما ان تتوافر لدى الدولة الامكانيات المالية لذلك وكلما توافرت لديها.

ويتميز هذا النموذج على نحو خاص باستخدام قبة كبيرة وبتوحيد الحجم، ويتطابق الأجهزة الداخلية والخارجية، ويقع الرشاقة والتدرج الهرمي. وتشبه القبة العثمانية القبة البيزنطية من حيث الخط، لكنها تشبيهاً بشكل خاص من حيث تقنياتها المعمارية. إلا انه يجب الاشارة الى ان العثمانيين كانوا قد توصلوا تدريجياً الى بناء قباب عظيمة في عصر لم يكن بسع بيزنطة، أو لم تكن تريد بعد، بناءها : ولنذكر ان قبة الاوتاش شرفلى جامع لها قطر يزيد عن ٢٤ متراً، أى بما يقل عن قطر قبة ايا صوفيا بسبعة امتار - وهي مسافة سوف تتطلب المزيد من الجهد لاجتيازها. لكن صورة المسجد الكبير الخارجية جد مختلفة عن الصورة

الخارجية للكنيسة. فالملمح الخارجى لأيا صوفيا كثيف نسبيا ولا يعلن البتة عن ترتيبها الداخلى : وبالرغم من الماذن التى أضافها الاسلام حتى دون الدعامات التى حتمها ترسيخها، فإنها تعتبر ضخمة؛ وملمحها الهرمى، الطفيف الواضح، لا يظهر إلا عبر نظرة جانبية.

والواقع ان المهندسين المعماريين فى القرن السادس عشر، إذ يجربون جانبية ايا صوفيا ويستعرضون لتاثيرها، ان يصبحوا مع ذلك ناسخين مقلدين. فهم سوف يقولون التقاليد التى ترجع الى زمن السلاجقة ويظلون مخلصين لها، مثلاً يحدث، كما ذكرنا بالفعل، بالنسبة لخطيط الأقواس والعقود، وزخرفة المقرنصات، والتكتونيات الهندسية والنباتية، وترتيب البوابات المهيأة التى تذكر، بالرغم من فقر زخرفتها المنحوتة، بأروقة خانات المسافرين الكبرى فى القرن الثالث عشر. وهم لن يستخدموا أبداً الفسيفساء الزجاجية، فقد كان من عادتهم تكسية الجدران بتربيعات القاشانى. ثم كيف يمكن لعمال اتراك، مرتبطين بتكونين حرفي يرثه الأبناء عن الآباء ومنظمين فى طوائف حرافية جد قوية، أن يصبحوا بيزنطيني النزعة؟ إن الافتراض الذى يتحدث عن تدخل يد عاملة غير تركية، على الرغم من كونه مغرياً، لا يصمد للبراهين التى تثبت ان المساعدين وحدهم هم الذين كانوا من أصل مسيحي: وبطاقات دفع أجور العمال فى ساحة بناء مسجد السليمانية تعتبر حاسمة فى هذا الصدد.

## مسجد بايزيد الثاني وسليم الأول فى اسطنبول

يعتبر مسجد بايزيد الثانى فى اسطنبول، والذى انجز فى عام ١٥٠٥، أول اثر يمكن رصد تأثير ايا صوفيا فيه بوضوح، وهذا المسجد هو المسجد الذى ساعد على تدعيم الفكرة التى تتحدث عن انتقال من جانب العثمانيين للكنيسة چوستينيانية. وصحىح أن قبته، على الرغم من انها أصغر من قبة الكنيسة بكثير

(فقطرها يساوى ١٨ متراً)، تجد إطالة لها هي أيضاً في الشمال وفي الجنوب من خلال نصف قبتين؛ وأن ترتيب المجال يتحقق بروح جديدة في الفن التركي ومنبقة، جزئياً على الأقل، عن بيزنطة. لكن المقارنة تتوقف هنا، فالمكعب المركزي الذي يدعم القبة والدعامات القوية - الأقل توفيقاً من دعامتين أيا صوفيا - التي تكفل رسوخها واندماجها في الكل، ماتزال قريبة من مكعب ودعامات مسجد البايزيدية في ادرنة. وتبدو القبة وكأنها منفصلة تماماً عن جسم المبنى، بما يعلى من شأن الزخم الرأسى على حساب وحدة المشهد الخارجى؛ أما القباب النصفية، المنخفضة علواً على ذلك، فإنها غير مرتبطة بها، بل تستند إلى المبنى. كما أن الأروقة الجانبية، ذات الارتفاع البسيط، تتألف من جناحين يدعم كل منهما أربع قباب. ويوجد صحن ذو أروقة، له عين ابعاد العرم، ويمهد له، لكنه يبدو منفصلاً عنه بجناحين - مما أيضاً تحت قباب - يشكلان امتداداً لقاعة الصلاة من جهة الشرق ومن جهة الغرب وتستند إلى ظهريهما، فى طرفيهما البعدين، مئذنتان سيميتريتان يقسمان التكوين. وهذا النجاحان، جد المدهشين، يذكران بعمرستى البايزيدية فى ادرنة المرتبتين عند الحائط القبلى. وقد بذل جهد، غير حاذق، وملحوظ وخاصة فى بريجات الزوايا، لتدريب الأحجام، وأولى اهتمام كبير للزخرفة. وتخترق جدار الصحن درجتان من النوافذ وثلاث بوابات ذات كوى جانبية قريبة أيضاً من الأسلوب السلجوقي. وفي الداخل، تؤدى أعمدة الاستخدام الجديد ذات الرخام الصناعي الأخضر أو ذات الرخام الطبيعي الأحمر أو الجرانيتية إلى إثراء تعدد ألوان الرخام ومنتجات العقود، المتناوبة بين الأحمر والأبيض أو الأسود والأبيض، والتى كانت قد استخدمت بالفعل فى مسجد الفاتح.

وبالرغم من خصائصه التى لا جدال فيها ومن ابتكاراته العديدة، فإن مسجد بايزيد، وهو عمل انتقالى، يجب اعتباره عملاً فاشلاً، نسبياً على الأقل، لأن مسجد سليم الأول الكبير، والذى أُنجزه فى عام ١٥٢٢ ابنه سليمان القانونى، يرجع إلى التخطيط ذى القبة الواحدة لمسجد بايزيدية ادرنة. ولما كان المهندس المعمارى

منشغلًا بالتفصيلية وحدها، فإنه يتوصل إلى التوفيق بانسجام بين القبة الكبيرة التي يساوى قطرها ٢٤ متراً وجدران القاعة و ، بذلك نفسه، بين الحرم والصحن، إلا أنه لكي يفعل ذلك، كان عليه التضحية بارتفاع المبنى، وإن كان يبيو أنه قد سعى إلى التعويض عن ذلك بمآذن تعتبر ذات ارتفاع مبالغ فيه. وكان ذلك أيضًا عملاً شبه فاشل وقد بدا أن العمارة في مأزق: وكان لابد من ظهور مهندس معماري عبقري لاخراجها من هذا المأزق.

## سنان

سوف يجد العثمانيون هذا المهندس المعماري في شخص سنان المعمار الذي سوف يستخلص النتائج النهائية للبحوث التي اضطاعت بها أجيال من الفنانين وسوف يؤسس الفن الكلاسيكي. وقد ولد سنان في عام ١٤٨٩ قرب قيصرية، في أسرة مسيحية بالتأكيد. أما انه لم يكن تركي الأصل، فإن ذلك لا يقلل أبداً من واقع انه كان يعبر عن العبرية التركية وأنه كان، بالمعنى الكامل للمصطلح، عثمانيًا. ويقال انه قد تم تجنيده في صفوف الديتششومه، في عام ١٥١٢، وأنه، بوصفه جندياً، قد شارك في حملة بلجراد في عام ١٥٢١، ثم خدم في أقاليم أخرى في الامبراطورية، خاصة في الشرق الأدنى العربي. وفي عام ١٥٣٨، أتيحت له الفرصة لتشييد جسر على نهر الپروت، ثم لتشييد جسر على نهر الدانوب، وقد شاهد السلطان أعماله. ومنذ ذلك الحين، انكب على العمارة، حيث بني على حد سواء المساجد والأضرحة، والحمامات والمطابخ، وكان مجموع ما شيده نحو ٣٦٠ أثراً. ووفقاً لكلامه هو نفسه، فإن ثلاثة أعمال تميز مراحل عمله: مسجداً شاه زاده والسليمانية في إسطنبول ومسجد السليمية في ادرنة - عمله الرئيسي وأحد الانجازات الممتازة للعمارة العالمية. وكان عمره أكثر من ثمانين سنة عندما أُنجزه.

وعلى الرغم من ان عبقرية سنان كانت عبقرية مبدعة من حيث الجوهر، فإنه لم يسع الى الأصالة بأى ثمن ولم يخش من استههام التراث ومن تطبيق الصيغ التى أثبتت جدارتها، كما نرى فى مسجد جوزليفين فى القرم (١٥٥٢)، حيث يستعيد، على نطاق أصغر، تخطيط مسجد الفاتح. على انه يجدد الفن تجديداً عميقاً، ويدشن الكلاسيكية العثمانية ويعطى للعمارة دفعة قوية تسمح لها بالبقاء بعد موته وذلك بالرغم من الانحطاط الذى يشتد فى جميع المجالات. لكن درسه سوف يكون بالغ القوة بحيث ان الاعمال، التى أصبحت عاجزة عن التحرر منه، سوف تنتهى بفقدان كل قوة ابداعية.

### مسجد شاه زاده

فى مسجده العظيم الأول، المبنى فى عام ١٥٤٨، نجد ان سناناً، مستفيداً من دروس الماضي، بما فى ذلك درس ايا صوفيا، يخلق فى آن واحد العمارة الكلاسيكية وأثراً يكاد يكون غاية فى الكمال. ولن يتبقى بعد سوى استغلاله وتحسينه والاستناد اليه لاتخاذ خطوات أخرى وتطبيق حلوله فى آثار أكثر ضخامة. والواقع ان مسجد شاه زاده يعتبر متواضعاً نسبياً، حيث لا يزيد قطر قبته عن ١٩ متراً، بما يشكل تراجعاً عن قطر قبة مسجد سليم الأول؛ ويقال ان المسألة كانت مسألة تجريب<sup>(٧)</sup>. وفي اعتماده لنهج التغطية بقبة مستندة على نصفى قبتين، يتوجه سنان الى دفعه الى نتيجته المنطقية النهاائية باستخدام، ليس كوتين كرويتين، بل أربع، على شكل صليب، ويرجع من ثم الى التخطيط المستند الى محور مركزى. وتستند هذه المنظومة كلها على أربع دعامات مثمنة الأضلاع عند قاعدتها، واسطوانية ومضلعة فى جزأها الأعلى وعلى أربعة اقواس كبيرة تنظم مجالاً داخلياً يتميز بمتضادات راسخة ومحددة. أما الأحجام الخارجية، المرتبطة بشكل يثير الاعجاب، فهو تؤلف كلاً متماسكاً. وعلى الرغم من ان الاثر

يعتبر مكعباً بشكل صارم حيث يبلغ طول الضلع ٣٨ متراً في مقابل ارتفاع معاشر عن الأرض، فإنه يعطى وقع شكل هرمي، وذلك جزئياً بسبب القباب الوسطى، خاصة قباب الأبراج الاسطوانية للزوايا والتي تتمثل وظيفتها في موازنة سطوة الأقواس. وتؤدي الرشاقة التي لا نظير لها حتى الآن للمئذتين المزودتين بشرفتين، والنوافذ العديدة والأروقة الجانبية الطويلة التي تشكل زخرفة زاهية، إلى الحيلولة دون أن يصبح هذا الأثر المعماري الصلب ثقيلاً للواقع.

وبالرغم من نجاحه، فإن سناناً يتخلّى عن التخطيط المتمحور على مركز وذى انصاف القباب الأربع. ونحن لا نعرف السبب فى ذلك بالضبط، وإن كان لاشك فى أن ذلك يرجع الى انه قد رأى ان القبة المركزية المدعومة من أركانها الأربع تفقد بروزها وتخلع انطباعاً بالانخفاض على أثر يريد له أن يبدو مرتفعاً. وكان ذلك عيباً كان بالأمكان تصحيحه. وسوف يجرى تصحيحه، ولكن ليس من جانبه، عندما تجري استعادة تخطيط مسجد شاه زاده، فى اليمنى جامع، الجامع الجديد، والجامع الأزرق، إن لم يكن عند تشييد مسجد الفاتح (الفاتح الثاني)، الذى يعتبر أجمالاً قليل التوفيق.

## مسجد السليمانية

بالنسبة لأجمل مساجد اسطنبول، مسجد السليمانية، الذى يبنيه بين عامي ١٥٥٠ و ١٥٥٧، يبدو أن سناناً يريد العودة الى حلول البايزيدية – ولنقل، إن شئت، حلول اياصوفيا – باسناده قبة قطرها ٢٦.٥٠ متراً وارتفاعها عن الأرض ٥٣ متراً على نصف قبتين، وهو ينجح هنا فى ما لم يتم احراز نجاح فيه قبل ذلك. وبدلأً من أن يقدم كلاماً كثيفاً ودون وحدة حقيقة، فإن مسجد السليمانية يبدو مفعماً بالوضوح وبساطة تحجب علماً عميقاً. وتنطبق ترتيباته الداخلية تطابقاً وثيقاً مع

تراكيب الجهاز الداخلي، الأكبر بكثير مما في أي صوفيا. الواقع أن القاعة المركزية، الفسيحة بشكل جيد، ترتبط بالملحق بثلاثة أقواس، يدعمها عمودان من الرخام السمافي، لهما حنيات من الرخام الأبيض والأسود. ويمكن الوصول إلى هناك عبر أربعة أبواب، تقع على أطراف الواجهات الجانبية، وعبر باب رئيسى، فى المحور، يتصل بالصحن. ويحصل هذا الأخير فى زواياه الأربع على أربع مآذن مضلعة، لاثتين منها ثلاث شرفات، جد فارعة، والاثنتين الآخرين شرفتان، أقل ارتفاعاً. أما الدعامات، التى تحيد ضفوط العقود، فهى مندرجة، من الداخل، فى الرواقات، و ، من الخارج، فى مدرجى الأبهاء التى ينشر تنظيمها، المفعم بالقوة وبالتنوع، الاحساس بالسكنية وبالصفاء.

ويدرج مسجد السليمانية فى أرض شاسعة مسورة (زيادية) تخترق أسوارها التوافذ، وفق ترتيب معروف منذ العباسيين (القرن التاسع) على الأقل وهو محاط بكلية رائعة ذات خطوط طويلة منخفضة تحفها قباب صغيرة ومداخن مرتفعة، ومبان تنفتح عبر أروقة على حدائق داخلية تذكر بالأديرة. وهذا التكوين البسيط والمخطط بشكل جيد، والذى يتميز بجمال ناجز، لا ينبئ بجديد بعد ذلك وسوف يستمر من ثم فى التمتع بالاستحسان لزمن طويل. وسوف يولد شيئاً من الرتابة لو لا التنوعات المرهفة على التفاصيل والتى سوف يجرى ادخالها عليه، وإن كان الأمر يحتاج إلى قدر من الانتباه لرصده، وهو ما يستجيب كثيراً لفهم جد اسلامى عن الفن. وتقدم تكية المولوية أو دراويش قونية الوارين مثالاً جميلاً لذلك حول قاعة اجتماع الزهاد والبرج السلجوقي المرتفع المزخرف بالقاشانى لضريح مؤسس الطريقة، جلال الدين الرومى.

وخلف مسجد السليمانية، نجد أن مكاناً مسيراً آخر، مستنداً إلى حائط مكان العبادة الذى لا تحدد انتظامه هنا سوى دعامات المبنى غير المواربة، يخصص للجيانة التى تصادفها فى كل مكان تقريباً، ومنذ زمن بعيد، على مقربة من

المساجد، وبين المقابر ذات الشواهد، ينتصب الضريحان اللذان بناهما سنان سليمان القانوني وزوجته روكسان.

### مسجد السليمية في ادرنة

في مسجد السليمانية، تم تحقيق نقاط المشهد الخارجي والتطابق الحميم بين الخارج والداخل على حساب المجال الداخلي إلى حد ما. وفي أواخر حياته، سوف يخفف سنان هذه العيوب في أثر رائع، هو مسجد السليمي في ادرنة (١٥٦٩ - ١٥٧٤).

وخلالاً لما جرت عليه العادة، فإن مسجد السليمية غير مصحوب بكلية. فالمحلقان الوحيدان له كانا، في الأصل، مدرستين صغيرتين تقعان خلف قاعة الصلاة (كما هو الحال في البايزيدية في المدينة نفسها). وبعد سنوات قليلة من إنجازه، نحو عام ١٥٨٠، سوف يتquin انشاء بازار لتمويل المبرة. وسوف ينفذ ذلك داؤد أغأ، تلميذ سنان، بشكل رائع، دون الاساءة بأي شكل إلى التكوين العام.

والواقع أن المسجد المنعزل بهذا الشكل، والذي ينهض على رابية صغيرة، والمتوازن بشكل ناجز، والذي يتميز بخطوط تقود النظر صوب رأسه، إنما يحقق كما لا يفعل ذلك أي مسجد آخر صورة الجبل الكوني ويتجاوز مع المثل الأعلى لمهندسي القباب الذين يريدون أعطاء الانطباع بأنها تحلق في السماء. ثم ان المخاريط الأربع، الضخمة دون أن يبدو أنها كذلك، والتي تتميز برشاقة مدهشة، والمقامة على الزوايا الأربع للمبنى وليس على الصحن، تلعب دور الدعامات وتتوحى بأعمدة الكون الأربعة الموجودة في التمثيلات الرمزية. أما الصحن، حيث جرى إعداد قباب الأربع إعداداً خاصاً، فهو في أن واحد مرتبط على نحو جيد بالحرم ومتميز بما يكفي عنه حتى لا يغير مشهده الخارجي.

وهذا العمل الذى لا نظير له، وهو ثمرة حياة ذات جهود متقدة، لم يجر الا ضطلاع به دون دراسات تمهيدية، والواقع ان سناناً كان قد درس التخطيط الذى ارتئى اعتماده فى حرمين فى اسطنبول، اصبحا شهيرين بزخرفتهم، وهما المسجدان الصغيران الذى يحمل أولهما اسم رستم باشا (١٥٦٠) والذى يحمل ثانيهما اسم محمد باشا سوكوللو (١٥٧١)، واللذان يعتبر جد منسجم معهما؛ وسوف يستعاد، منذ عام ١٥٧٥، بالنسبة لمسجد عزب قابى فى اسطنبول.

وعلى بعد مسافة قصيرة من قرن الذهب، فى حى التجار والبحارة، جرى تشييد مسجد رستم باشا الجميل على طبقة أرضية جد مرتفعة (٦ أمتار)، كانت مخصصة لاستقبال السلع. وهذا المسجد، الذى يمهد له رصيف صغير جد بسيط ودراق، والمكسو بأحد أجمل تكسيات القاشانى فى القرن السادس عشر، إنما يظهر بوصفه جزيرة صغيرة من الهدوء فوق صخب المدينة. ثم إن تألق الألوان والوحدة فى تنوع المواضيع الزخرفية المختارة يضفيان عليه حميمية قصوى ويسمحان فى المزاوجة، فى انسجام تام، بين ا لاحجام والخطوط المعمارية التى لم يجر من قبل قط الموائمة بينها بهذه الدرجة من الروعة.

والواقع ان التخطيط جد البسيط وجدى العقلانى الى هذا الحد لمسجد رستم باشا هو نفس التخطيط الذى استعاده سنان فى السليمانية باتساع مختلف تماماً وبرغبة فى التفوق أخيراً على اياصوفيا : فالقطر الذى يبلغ ٣١.٢٨ متراً والذى سوف يعطى لقبته، والأكثر الى حد ما من قطر القبة الجوستينيانية الذى يبلغ ٣١ متراً (وال معدل من جهة اخرى) ، يثبت ذلك. وهذه القبة الضخمة لا تستند بعد على أنصاف قباب، بل على ثمانية أعمدة مستطيلة ويتم استيعاب ارتفاعها فى آن واحد بسلسلة من الأقواس وعقود الزوايا المتناوبة وبدعامات رشيقه تضبط ايقاع التكoin. وتبعد جبهاتها المتوجة على شكل هرمي فوق رقبة القبة وتعيد ادخال الخطوط الرئيسية التى كان هناك اتجاه شديد الى التخلى عنها. ولابراز القبلة على

نحو أفضل في أثر متمحور على مركز، يجري وضع المحراب في صدر صغير، وهو حل نادراً ما اعتمد في الإسلام (وان كان قد لوحظ بالفعل في بورصا) غير أنه جد موفق : فهو وحده الذي يمكنه أن يمنع مكان العبادة الإسلامي عملاً لا وجود له فيه باتباع أي حل آخر.

## تراث سنان

قلما كان بالأمكان قطع شوطاً بعيداً من الشوط الذي قطعه سنان، لكنه ترك لخلفائه أعداداً كبيرةً جداً من النماذج المعمارية التي يمكنهم العمل بالاستناد إليها. وسوف يفعلون ذلك غالباً بنجاح، دون أن يحاولوا شق طرق جديدة.

إن البنية المتعددة الزوايا التي تفرضها الأعمدة الثمانية في السليمية، ولكن الملحوظة بالفعل قبل ذلك، سوف تستعاد غالباً، إما على نحو ما هي عليه، أو على شكل مثمن زوايا، أو بالرجوع إلى المسدس، وإن كان دائماً بأربعة أجزاء - على أربع زوايا - لا يسعنا الجزم بتسميتها بعقود زوايا أو بأنصاف قباب، كما هو الحال في الإسكندرية جامع الذي يرجع إلى عام ١٥٨٣، وفي اليمن والده جامع في أوسكودار الذي يرجع إلى عام ١٧١٠، وفي مسجد أبيوب الذي يرجع إلى عام ١٨٠٠، وهو مسجد عتيق أعيد تشييده قرب قبر أحد صحابة النبي، وهو (أبو) أبيوب (الأنصارى)، الذي قتل في الزمن الغابر عند أسوار القدسية. وفي هذين المبنيين الآخرين، فإن التأثير الأوروبي، على الزخرفة على الأقل، في عصر يهيمن فيه بلا منازع، لا يمكن أن يكون أكثر وضوحاً. وفي المساجد الصغيرة العديدة، التي تستلهم أيضاً نموذج مسجد السليمية، نجد أن أنصاف القباب والأقواس يتم استخدامها بحرية على نحو تناوبى في تكوينات حاذقة ومفعمة بالحياة، تولد أحجاماً متباينة وترتيبات غير متوقعة غالباً للمجال.

لقد قلنا ان تخطيط مسجد شاهزاده قد اتبع في عدة مساجد كبرى، في مسجد السلطان أحمد وفي اليلى جامع وفي مسجد الفاتح الثاني. والواقع انه قد اتبع وبشكل حاذق. ولاشك ان المسجد الأزرق أو مسجد السلطان أحمد هو أشهر مبني اسلامي في اسطنبول و ، اذا لم يكن الأجمل، فإنه الأكثر بهاء على الأقل. كما انه المبني الأوسع: فهذا المسجد الذي يقع على ساحة الخيل البيزنطية، والذي يطل على بحر مرمرة، يبلغ عرضه ٦٤ متراً ويبلغ طوله ٧٢ متراً، دون حساب الصحن الذي يضيق مساحته، ويعلو عن الأرض بمسافة ٤٣ متراً. وقد بناه مهندسه المعماري، محمد أغا، بين عامي ١٦٠٩ و ١٦١٧، باستخدام أقواس عظيمة لأسناد قبته على أربعة أعمدة ضخمة وهي قبة يزيد قطرها عن ٢٣ متراً بقليل تدعمها أربعة أنصاف قباب، تسندها هي نفسها ثلاثة عقود زوايا ذات أبعاد أقل، ويزيد عدد الأحجام المعقولة. وقد أنجز بذلك خطوة أخرى في الترتيب التدريجي والوقع الهرمي. والواقع ان المئارات الست - والتي تشكل تجديداً شبه مطلق في الفن الاسلامي لم يستخدم يمثل هذا العدد الكبير إلا في مكة - ، والنواخذة التي تأخذ شكل عقد كامل والموزعة على خمس درجات من الارتفاع، والبريجات ذات القباب إنما تكتف زخمها. أما الداخل، المغمور بالذروة، فهو مزخرف في الجزء العلوى بالرسوم (التي جرى ترميمها مؤخراً) وينحو ٢١٠٠ تربية خزفية مزخرفة بالزهور الزرقاء والخضراء والحمراء والسوداء وبياقات مضمومة من الورد.

أما اليلى جامع (الجامع الجديد) الذي يكاد يشمل قرن الذهب، والذي جرى تشييده بين عامي ١٥٩٧ و ١٦٦٣، فهو لا يبدى قدرأً كبيراً من الروح الابداعية، لكنه يحتفظ بمظهر مهيب على الرغم من أبعاده الصغيرة. وقد كان محاطاً بكلية، أكثر ارتفاعاً من الكليات الأخرى، لا يبقى منها غير البازار المصري (مصر تشارشى)، وهو بناءة مقببة جميلة، ذات طابقين وممررين لها خطوط عمودية،

والجناح السلطانى المرتبط بالمسجد عن طريق رواق، وهو عمل أصيل وجميل يزين كلاً رائعاً مكسواً بالخزف.

إلا أنه ربما كان المخطط القديم للمسجد ذى القبة الواحدة، وهو المخطط الذى يتمتع بالحظوة دائماً وأبداً، هو الذى يوظف على أحسن نحو المهارة التى اكتسبها المعماريون العثمانيون فى فن القبة. والثورة التى حولت هذا المخطط فى القرن السادس عشر هى أيضاً من عمل سنان. فالواقع أن سناناً، ادراكاً منه لتعذر ربط الحجم نصف الكروي للقبة بالحجم المستطيل للقاعة، قد تخلى بشكل خالص وبسيط عن هذا الأخير وارتدى اسناد شكله شبه الكروي على أربعة أقواس عظيمة تستند على أعمدة زوايا المبنى وحدها. وهكذا تصبح الجدران أشبه ما تكون بستائر تخترقها نوافذ لا حصر لها وليس لها بعد أية وظيفة حاملة. ومنذ مسجد محرمه سلطانه، فى حى ادرنه قابى فى القدسية، فى عام ١٥٥٧، أتقن بشكل كامل مشروعه: فالملاحق الوقورة الى أقصى حد ممكن والمفتوحة بشكل واسع على الجناح المركبى تشكل معه مجالاً داخلياً واسعاً و ، من الخارج، تبرز الأقواس. وسوف تبقى مساجد جد عديدة على هذه الصيغة، وذلك غالباً باحتواء أجهزة طفiliّية كالواجهات، وذلك حتى العصر الحديث، كما هو الحال فى نصرتية طب خانه (١٨٢٦)، أحد أفضل أمثلة الأسلوب الامبراطورى، ومسجد دولما باختشى المعروف جيداً والذى أنشئ فى عام ١٨٥٤ .

وبين عامى ١٧٤٨ و ١٧٥٦، سوف يبني آخر عمل عظيم من أعمال العمارة الدينية العثمانية تحت قبة واحدة، وهو مسجد نور - اي عثمانية. ففى هذا المنتصف للقرن الثامن عشر، يصبح التأثير الأوروبى ملحوظاً، إلا انه يبدو انه قابل للاحتواء ولا يبدو من غير المعقول توقيع تجديد، جد ضروري، للفن العثمانى. وتبدو الزخرفة باروكية بشكل سافر، لكنه باروك صار اسلامياً. ويمكى المعماريون دائماً

معارف تقنية فعلية - كما يثبت ذلك اتساع القبة، التي تغطي دائرة قطرها ٢٥,٧٠ مترًا، وتبديد ضغط الأقواس بدعامات على الزوايا ويجناحين مستطيلين في الركبتين الجنوبي - الشرقي والجنوبي - الغربي. وهم يتميزون بروح ابداعية عند بحثهم عن صيغ جديدة - الصحن الذي يأخذ شكل نصف دائرة غير منتظمة، ضيقة إلى حد ما، لكنها ذات طابع شاعري قوى - أو مجددة - الصدر الذي يحتوى المحراب، والذي كان قد اختفى منذ السليمية. كما ان بوسع الخصائص الإيجابية أن تدفعنا إلى نسيان العيوب الطفيفة : رداعية دمج الصحن بالكل، أو أيضاً التصور جد الهزيل عن الأعمدة المقامة على الأروقة الخارجية من الجهة الشرقية أو من الجهة الغربية.

أما المثال الأقل توفيقاً، ولكن المهم مع ذلك، فهو مثال مسجد لاله لى في إسطنبول الذي شيده المهندس المعمارى طاهر أغا (١٧٥٩ - ١٧٦٣)، والذي دمره زلزال وأعيد تشييده في عام ١٧٨٣، حيث تستند القبة على أعمدة موزعة على شكل مثمنات كما في مسجد السليمية، دون أن يجيد تماماً تبني الباروك كما ان مسجد الفاتح الجديد (الفاتح الثاني) الذي شيده المهندس المعمارى نفسه، والذي يتميز بثقل بالغ ولا يتمتع بزخم رأسى أو هرمى، قد أساء تبني الروكوكو.

## الأشكال الأخرى للفن

### البيت العثمانى

لا يبقى اليوم الكثير من التكوينات الحضرية السليمية القادرة على اعطاء فكرة عن المدينة العثمانية القديمة. والمساجد الكبرى نفسها تفقد جانباً من رونقها عندما تطفى عليها العمارات الحديثة. أما في الماضي، وحتى عهد قريب، فقد كانت تهيمن بشكل واسع على مدينة تمتد طولاً بأكثر من امتدادها ارتفاعاً، لأنها لم تكن غالباً ضمن أسوار.

ويبدو ان البيوت قد شيدت هناك بشكل عشوائى داخل حدائق صغيرة مسورة، مع واجهات معتدلة على طول ممرات غير مستقيمة البتة. ولا كانت تبنى من طابقين (فوق قاعدة صلبة) من الخشب، أو بالاعتماد على هيكل خشبية مكسوة بمواد متباعدة، وتلون باللون زاهية أو رقيقة، تحت أسقف ذات ميل بارز، بأحجام على شكل خرجات وبنوافذ عديدة تطل على الخارج، فإنها تقدم نموذجاً مستحدثاً للسكن، جد مميز شأنه في ذلك، مثلاً، شأن البيت الرومانى أو البيت الصينى، وشادوا بالكامل في العمارة الإسلامية. وهذا النموذج للسكن والذي يبدو أنه يتشكل شيئاً فشيئاً لكي يصل إلى تمامه في القرن الثامن عشر، والذي يشمل نطاق توسيع الأراضي الأوروبية للإمبراطورية العثمانية وجزءاً من الأناضول، شمال خط يمتد من ازمير إلى أرضروم، إنما يتحدد بالتركيب على مستوى الخدمات ومستوى الشقق السكنية، وبالتنوع حول صوفيا مركبة، وهي نوع من بهو أو من صالون يعتبر مكاناً للقاء وللحياة المشتركة. وبالرغم من هذه الخصائص الحاسمة، فإنه لا يتبع نموذجاً واحداً، بل يتمتع بقدر كبير من حرية التكوين وهو ما يضفي عليه جانباً كبيراً من جماله ومن جاذبيته. وهو نموذج بيوت أكثر فخامة، تعتبر قصوراً صغيرة حقيقية مشيدة على ضفاف الماء، خاصة على ضفاف البحفور، تسمى **بالياليلات**، التي تعتبر عادة استراحات ثانية

وتتمحور زخرفتها بشكل خاص على الأرضية، المغطاة بالطنافس، وعلى الأسقف، المزخرفة بشكل ثرى، لكن الجدران المزخرفة بالكتوى غالباً ما تكون مزينة بالرسوم. وبالرغم من الحرائق التي دمرتها، تبقى منها أمثلة لا تحصى في مجلل المنطقة المحددة أعلى، في إسطنبول، وفي ادرنة، وفي بورصا وربما أيضاً في المدن الصغيرة، بلوقديف وأورهيد وكاستوريا وساراييفو وبيرات في البلقان، وأفيفون وقولا وبيرجي وصفرانبولو في الأناضول و ، وخارج هذه المنطقة، في أنطاليا مثلاً.

## العمارنة المدنية

كانت مناهل المياه وفيرة في المدن، فهي تأخذ شكل منشآت مستقلة في أحواش المساجد (شالديروان) وفي الساحات وفي تقاطعات الشوارع (تشيشمه) أو شكل هيكل معماري مستندة إلى جدران العوائط العامة (سبيل). وفي زمن مراد الرابع (١٦٢٣ - ١٦٤٠)، كان عددها أكثر من عشرة آلاف في إسطنبول، ويبعد عن عددتها يتزايد أيضاً في عهد أحمد الثالث، في مستهل القرن الثامن عشر، وإلى ذلك العهد يرجع أكثرها جمالاً وأكثرها فخامة، حيث تأخذ شكل أكتشاك ذات افريز مع سقف هرمي الشكل ويريجات ذات قباب، جد جذابة ومزخرفة بشكل فائق الجمال (أسيلة أحمد الثالث، ١٧٢٨، وسبيل طب خانه، ١٧٣١، المجاور لأيا صوفيا، والأكثر توفيقاً، وسبيل عزب قابي، ١٧٧٣).

وكان لكل حي حمامه أو حماماته، للرجال وللنساء، وهي أماكن لقاء يقضى الماء فيها ساعات طويلة للراحة ولتجاذب اطراف الحديث. وقد أسهمت وظيفتها الاجتماعية في الاعتناء بها واضفاء طابع باذخ عليها. الواقع ان أعظم المهندسين المعماريين، ومن بينهم سنان، لم يستنكروا عن تشبيهها (خاصيكي حمام في إسطنبول، ١٥٥٣، وهو مبني طويل يمتد على مساحة ٧٥ متراً ويتميز بانجام جيدة التوزيع). و شأنها في ذلك شأن الحمامات الأخرى في العالم الإسلامي، والتي تلاشى أغلبها، فقد حافظت على تراث الحمامات الرومانية، حيث توجد حجرة لتغيير الثياب، وقاعة ساخنة وقاعة باردة (apoditarium, caldarium, tepi-darium)؛ وهذه الحمامات، المكسوة بالواح من الرخام، كانت مغطاة بقباب واسعة غالباً، تبرز منها مجامر زجاجية تزيّنها (إن حمام مدفأه دمرداش، في بورصا، والذي يرجع بلا ريب إلى زمن بايزيد الثاني، له قبة قطرها ١٦ متراً). وأشار الحمامات هي حمامات بورصا، التي جددت مراراً (ايسلكي كاپليچا، نو السپولييات

البيزنطية، والذى بنى فى عهد مراد الأول، والى ينرى كاپليچا الذى يرجع الى عام ١٥٣٢)، وربما يليها شهرة، علامة على الخاصيكي حمام الذى بناه سنان والذى أشرنا اليه بالفعل، حمام توکات، الذى يرجع الى عام ١٤٢٠، وحمام بودابست، الذى يرجع الى عام ١٥٠٦، والذى اعجب به (المؤرخ) أولينا شلبي وأطلق عليه اسم «الحمام ذى الأعمدة الخضراء»، اشارة الى أعمدة الرخام السماقى الثمانية التى تحيط بالحوض.

أما خانات (المسافرين) المدينية، كتلك التى نصادفها على الطرق، خاصة الطرق المؤدية إلى أوروبا (كما فى كوتتشوك تشيشمه، ولوبورجان، هرمنلى)، فقد كانت غالباً بنايات ضخمة (ان الكيركتيشيلير خانى، الذى يرجع الى عام ١٤٦٨ والذى دمره زلزال عام ١٨٩٦، والذى يتميز بحجم غير عادى، كانت به ١٧٦ غرفة موزعة على طابقين حول صحنين واسعين). ولما كانت تخطط لتلبية اعتبارات عملية أكثر منها فنية، فإنها لا تبدىخصائص المعمارى الرفيعة للخانات السلجوقية، وذلك بالرغم من الجودة المتكررة للقباب، ورصانة العقود الصغيرة، حيث تستند أعمدة الطابق العلوى على جبهات أقواس الأرضية. وقد عانت كثيراً من تقلبات الزمن، لكن الخان الذى اعتبر الأجمل بينها، الوالدة خان فى اسطنبول (مستهل القرن السابع عشر)، يمارس مع ذلك غواية أقل من الذى خان (أواخر القرن السادس عشر، أوائل القرن السابع عشر)، الذى يقع فى منتصف الطريق بين توکات وسيواس، أو الكورساميلى خان فى سكوبىا (القرن السادس عشر) أو خان أولوكيشلا، الذى يرجع الى عام ١٦١٩.

أما الجسور كلها تقريباً فهى رائعة. ويوسع المرء أن يتتساعل عما اذا كانت الموهبة والخيال الخصب اللذان أبداهما دائماً المعماريون الأتراك فى تشيدتها إنما ينجمان عن واقع ان أية ضرورة شعائرية أو ثقافية لم تكن تعترض سبيلهم. ففى

مواجهة مشكلات تقنية صرفة، سوف يتمكنون من حلها باستاذية تامة للتوفيق بين الرسوخ والجمال: جسر موستار الذى شيده خير الدين فى منتصف القرن السادس عشر، جسر پريستانى فى فيسجراد، الذى شيده سنان، جسور فاردار فى سكوبيا، وكوزيا فى ساراييفو، وبيويوك تشيشمه.

وقد شيد العثمانيون المئات من الحصون ذات الهيكل القليل الأصلالة، حيث ان فن التحصينات الذى يلى فى كل مكان احتياجات واحدة قد قدم حلولاً متطابقة بشكل محسوس فى الغرب كما فى الشرق البيزنطى والاسلامى. ولاجدال فى ان الحصون الأشهر والأكثر روعة هى الحصون التى شيدت على الضفتين الآسيوية والأوروبية للبسفور فى عام ١٣٩٥ (والتي جرى توسيعها فيما بعد) وفي عام ١٤٥٢ والتي تحمل أسماء حصن الأناضول (أناضولو حصاري) وحصن روميليا (روميلي حصاري). كما يمكننا أن نشير فى اسطنبول الى حصن الأبراج السبعة (يدى كولى)، والذي بناه محمد الثاني فى عام ١٤٥٨ بالاعتماد على الأسوار البيزنطية والذي لا نتبين جيداً الهدف الأول من وراء تشييده.

## الفن الجنائزي

على الرغم من وجود جبانات شاسعة، فإن المقابر لا تراعى مجال الأحياء ويصطدم المرء بها فى منعطف الطرق. على ان الأضرحة (تربيه)، فى المدينة، تتجمع أساساً حول المساجد. وعلى الرغم من ضخامتها، فإنها لا تتميز بالبتة بالضخامة التي تعطيها لها آسيا الوسطى ويدرجة أكبر هند المغول الكبار، حيث يجرى التمسك بالأبعاد المحددة لها منذ نهاية القرن العاشر.

وعلى الرغم من ان الأضرحة العثمانية تستثير اعجاباً اجتماعياً، خاصة بعد تدخل سنان الذى اشتهر بالتفوق فى هذا المجال، فإنها ليست لها أهمية الأضرحة

السلجوقيّة التي تعتبر مستمدّة منها. فلما كانت لا تبقى لاعلى ما تتميّز به من اتقان، ولا على ما تتميّز به من سعة الخيال، ولا على ثرائها الزخرفي، فإنّها لا تقدّم مثل هذا التنوّع في النماذج. الواقع إننا يمكننا أن ندع جانبًا سلسلة جد شاذة من الأبنية الصغيرة غير المسورة، والمغطاة بقبة تستند على دعامات مرتبطة باقواس حادة أو على شكل عروة سلة، وذلك على الرغم من أن هذه السلسلة لا تفتقر إلى الأهميّة؛ وهذه الأبنية الصغيرة المعروفة منذ النصف الأول للقرن الرابع عشر في إزنيق (قرية حاجي حمزة وقرية يعقوب شلبي)، تشهد انتشاراً واسعاً في القرنين الرابع عشر والخامس عشر، خاصة في البلقان (أضرحة ترافنيك وساراييفو).

ومنذ مدرسة بورصا، يصبح تطور الفن الجنائزي محسوساً. فهو يمس بالدرجة الأولى الغطاء الذي كان، في عهد السلاجقة، على شكل قبة تحت طاسة هرميّة أو مخروطيّة الشكل، ثم التخطيط الذي يعطى من شأن مثمن الزوايا والأضلاع الأثنى عشرة، وبشكل أكثر ندرة، الدائرة والمربع، ثم كذلك الانارة، جد الواهنة، والتي تتم من خلال نوافذ ضيقّة، وأخيراً الزخرفة المنحوتة المركزة على الكوى. وكانت القباب قد بدأت في فرض نفسها، وتم التخلّي عن التخطيطات الدائريّة والتخطيطات المعتمدة على الثّنِ عشرة ضلعاً للاتّجاه إلى تخطيطات مربعة الزوايا أو مسدّسة الزوايا أو مثمنة الزوايا، وجرى فتح نوافذ عديدة وواسعة، وأصبحت الزخرفة المنحوتة نادرة بينما ازدهر التصوير والخزف على مجلل الجدران، خاصة في الداخل. الواقع أن أضرحة المراديّة، الجيانتة السلطانية في بورصا، الموجودة في حديقة تظلّلها الأشجار، والمبنيّة بمداميك تتناوب استخدام الحجر والأجر، إنما تقدّم مجموعة متنوعة كاملة من الاجتهدات العثمانيّة الأولى. وأيّاً كان الأمر، فإن أشهر ضريح، في القرن الخامس عشر، هو الضريح الأخضر (بيشيل تربه، ١٤٢١) في بورصا، الذي يتميّز بتخطيط مثمن الزوايا، حيث نجد أن

الغطاء، وهو عبارة عن قبة شبه مدببة مستندة الى رقبة مرتفعة بشكل غير عادي (٤٥٧ امتار) يواصل الاشارة الى التقاليد الموروثة، بينما نجد ان التزيين الرائع بالقاشاني الذى يغطي الواجهات الداخلية والخارجية يشير الى مفاهيم زخرفية جديدة. ويثبت باب من خشب شجرة الجوز يتميز بتزيينات هندسية الشكل ويحمل توقيع فنان من تبريز، إن كانت هناك ضرورة للاثبات، وجود تدخل ايراني.

والواقع ان الضريح العثماني في العصر الكلاسيكي كما يبنيه سنان هو بوجه عام اوسع الى حد ما من الضريح الذي بناه أسلافه وغالباً ما نجد ان أضلاع قبته شبيهة بأضلاع القاون، وهذا الضريح المقسم الى طابقين لا يستجيبان لآية متطلبات معمارية، أو المحاط برواق ذي أعمدة تدعم الأسقف المائلة التي تخترق خطه (ضريح سليمان القانوني)، ينفتح عبر بوابة على افريز. ولما كان مكرراً في عدد جد كبير من النماذج، فإنه يستثير بشكل خاص اهتماماً عظيماً من حيث زخرفته الخزفية (ضريح سليم الثاني وضريح مراد الثاني)، لكنه لا يفتقر مع ذلك الى محاولة كسر الرتابة اعتماداً على النتوءات أو الكوى الصماء (ضريح محمود باشا، ١٤٦٣) أو التعاريق أو أعمدة الزوايا الغائرة أو قواعد النصب (ضريح خسرو باشا، وهو من عمل سنان، ١٥٤٥). ومن الناحية المعمارية، فإن الضريح الأكثر توفيقاً هو ضريح محمد شاه زاده، الذي بناه أيضاً سنان في صحن المسجد الذي يحمل الأسم نفسه : فحجمه منسجم وتوازنه تام والنافذتان الموجودتان في كل درجة من كل واجهات المثمن تتضمن عليه كثافة وكمالاً.

## القصر

إن فكرة الاسلام الأساسية التي تذهب الى ان العمل ليس له دوام لا تأخذ بعدها الكامل في مجال الفن إلا مع القصور. وهذه القصور، العديدة وال拔خة،

والتي تتميز غالباً ببنائها يفوق الوصف، إنما تشيد دون اهتمام بمتانتها، وذلك رغبة في التمتع بها بسرعة. فكل أمير يفكر في تأكيد عظمة عهده بهجر مقر أسلافه لإنشاء مقر جديد. وهكذا فإننا لا نحتفظ إلا بعد قليل من القصور الإسلامية القديمة التي لا تمت بصلة إلى الأركيولوجيا. والقصر الكبير الوحيد الموجود السابق على القرن السادس عشر هو قصر الحمراء في غرناطة والذين يدينون ببقائه، على ما في ذلك من مفارقة، لإعادة الفتح المسيحية، والتي كانت من جهة أخرى جد مدمرة للفن الإسلامي الإسباني. وليس هناك ما يدعو إلى الدهشة تجاه عدم بقاء شيء من قصور بورصا وادرنه أو من القصر السلطاني الأول في القسطنطينية. ومن ثم فمما له قيمة ثمينة إننا نحتفظ بشواهد غير تافهة ترجع إلى القرن الخامس عشر.

قصر تشينيلي كشك (الكشك ذو الزخارف الخزفية)، والذي شيد في عام ١٤٧٢، يحمل أيضاً بشكل بالغ العمق علامات أصوله الإيرانية. ولما كان مرتبأً على مستطيل قريب من المربع، فإنه يقدم على طابقيه ترتيبات شبه متطابقة : فالجزء الأوسط الذي يأخذ شكل صليب تحت قبة يجد امتداداً له في ثلاثة قاعات ومدخل، تعتبر وريثة للإيوانات القديمة، أما الجزء السفلي، المكسور الزوايا، فهو يبعد إلى الخارج. وتحتل أربع غرف أخرى الزوايا الأربع. وكلها مكسوة، حتى ارتفاع ثلاثة أمتار عن مستوى الأرضية، بالزخارف الخزفية التي تمنح القصر اسمه. أما رواق الواجهة ذو الأقواس الحادة المنخفضة والمستندة إلى أعمدة مثمنة رشيقه، وهي نسخ حجرية من عمارة خشبية معروفة في آسيا الوسطى، فهو إضافة تالية، من الأرجح أنها ترجع إلى القرن الثامن عشر.

## طب قابي

لاشك ان الموقع الاستثنائي للأكروبول البيزنطى القديم، على ذروة تهيمن على قرن الذهب وبحر مرمرة، هو الذى سمح، لافتتان السلاطين به، بالتطور المتواصل وبقاء مجمع القصور الضخم المعروف باسم قصر طب قابي.

إن قصر طب قابي، الذى يغطى مساحة ٧٠٠٠٠ متراً مربعاً، قد جرى البدء فى تشييده فى القرن الخامس عشر ولم يتوقف العمل على تطويره حتى القرن التاسع عشر. ولذا فإنه يسمح لنا بأن نتتبع على مدار أربعين سنة تطور العمارة المدنية والزخرفة العثمانية. وإذا تفصله عن الشاطئ، الأسوار البيزنطية، فإنه ينفصل عن المدينة بسور تركى، طوله ١٤٠٠ متراً ومستند إلى الأسوار الأولى ومدعوم بثمانية وعشرين برجاً. ويتم الوصول إليه عبر سبعة أبواب عظيمة، حيث نجد أن الباب الرئيسي، باب - اى همايون، وهو أشبه ما يكون بقوس نصر شبيه محمد الثاني، غالباً ما يبدو اليوم معدلاً وفاقداً لشكله الأصلى، ينفتح على مداخل ايا صوفيا. وهو يطل على ساحة، طولها نحو ٣٠٠ متراً، حيث لا توجد غير كنيسة سانت - ايرين ويوجد فى طرفها الأقصى باب ثان، من عمل سليمان القانونى، هو باب الوسط (او طه قابي) أو باب الخلاص (باب السلام) ذو الطابع القروسطى والذي يتميز برسوم مفرطة الجاذبية يمكن لنا أن نرصد فيها مؤشرات مجرية. أما الصحن الثانى الذى يفضى إليه فهو محدد، من اليسار، بباب الموتى (الباب الذى يجرى اخراج موتى القصر منه) وصحن الطبارين الذى يسبق الاصطبلات التى أعيد بناؤها فى عام ١٩٤٢؛ ومن اليمين، بأجمل عمل معماري فى القصر، وهو مطابخ سنان، وهى عبارة عن قسم رئيسي واسع تغطيه عشرون قبة ومداخن عالية كان يعمل فيه ما يزيد عن ألف شخص مكلفين باعداد الطعام لنحو خمسة آلاف من المقيمين فى القصر. وفى زاوية شمالية - غربية، جرى ترتيب قاعة المجلس (قبة

التي)، والتي لاشك في أنها ترجع إلى القرن السادس عشر، وتمت زخرفتها في عام ١٥٢٧ على أية حال، وهي في الواقع الأمر تتالف من غرفتين، مع أفاريز واسعة وبرج مرتفع على مستوى مربع، حيث يجري استخدام الغرفة الأولى للمداولات، بينما تخدم الغرفة الأخرى أعمال السكرتارية. ويفضي باب ثالث، هو باب السعادة، إلى الحى السكنى. وهناك توجد، على المشارف ووسط الحدائق، وليس دون فوضى وبأساليب متباعدة، أكبر عدد من الأجنحة التي مايزال بالامكان الاعجاب بها. وأقدمها مبني القاتح كوشكو (الخزانة حالياً)، والذي يرجع إلى عام ١٤٦٨، وهو مبني بسيط، لكنه منسجم، يتالف من أربع صالات مقببة، ويشكل رواق خارجي امتداداً لها، ومسجد الأغوات، الذي لاشك في أنه يرجع إلى القرن الخامس عشر. والأكثر اثاره للاهتمام هي قاعة مخلفات النبي (التي جمعها سليم الأول في عام ١٥١٧)، وهي تحفة فاتنة من تحف الزخرفة الخزفية، والعرض او خاصي (قاعة الاستقبال) التي بناها داود أغا في عام ١٥٨٥ حيث يحيط رواق رائع بقاعة جد ضيقة وإن كان قد جرى باستمرار ادخال تعديلات عليها، وكشك بغداد (١٦٣٨) وكشك ريشان (١٦٥٣)، وقاعة الختان (سنفه او خاصي)، التي ترجع إلى عام ١٦٤١، ومكتبة احمد الثالث (١٧١٨) و ، على ما يبدو، المظلة البرونزية الرشيقية، التي ترجع إلى عام ١٦٤٠، حيث يجد المرء نفسه أمام أحد أجمل مناظر القصر. ولا ينبع جمال هذه الأجنحة من خصائصها المعمارية بقدر ما ينبع من زخرفتها الرخامية، وخاصة الخزفية. على أنها لا تفتقر إلى الرونق؛ يشهد على ذلك الأشهر بينها، وهو كشك بغداد، وهو مبني مثمن الزوايا تحت قبة يطوق رواقاً على أعمدة من الرخام، مع افريز واسع، وتحترقه اشتنان وعشرون نافذة، ويكتسى طبقة ماءة من الخزفيات الزرقاء والخضراء على أرضية بيضاء.

اما الحرم الملك، سكن النساء، فهو يشكل متاهة معقدة من الأروقة والسلالم والأحواش الضيقة التي تجمع أكثر من ٢٠٠ غرفة، ذات أبعاد متواضعة بشكل

عام، وذات أحجام غير متساوية وموفقة غالباً، ومزينة بشكل بالغ البذخ (غرفة مراد الثالث، ١٥٧٨، المنسوبة إلى سنان). وتنجذب هناك كل الأساليب، من الكلاسيكية إلى الأسلوب الامبراطوري، حيث نجد خزفيات إزنيق الجميلة والرسوم الجدارية التي تقدم بعض أجمل أمثلة الباروك العثماني (صوفا كشك، غرفتا سليم الثالث ومحرзе والده). أما النوافذ، شأنها في ذلك شأن نوافذ المساجد، فهي تتلقى بشبابيك زجاجية مؤطرة بنتوءات من الجبس (مرمرة بوجه عام). ويتجلى الحرص على توفير الراحة هناك من خلال المراحيض ومناهل المياه والمقاسيل والحمامات والمداخن الجميلة المكسوة بالبرونز المطل بالذهب أو بالخزف، والتي تتحقق ظهرياتها المزخرفة والمكسورة الزوايا شكلاً مخروطياً بالغ الامتداد. ويجرى تخصيص حجرات عديدة للمنقولات. والاثاثات، النادرة في الإسلام، هي الموائد المنخفضة المطعمية بالمركيزي، والخزانات ذات الرفوف الصغيرة، والصناديق والصناديق الصغيرة، والأسرة المنخفضة أو المقاعد المنحدرة – على الأقل بقدر ما ان الأثاث الأوروبي أو الذي يحذو حذو الأثاث الأوروبي لم يغز القصر. كما ان الفن التصويري للقرن الثامن عشر يبدو هناك جديداً ومستحياً كما هو الحال في مقارن السكن الخاصة الكبرى المعاصرة (كوناك طاهر باشا في مودانيا): ولاشك أن العمل الرئيسي، في قاعة تناول الطعام التي ترجع إلى عهد أحمد الثالث (١٧١٠)، هو صاحف الفواكه والمزهريات التي تزين الجدران.

تزيين المخطوطات بالصور

إن صورة محمد الفاتح التي رسمها سنان بك النقاش هي العمل الوحيد المعروف لهذا الفنان والصورة الوحيدة التي يمكن ارجاعها بلا تردد إلى الامبراطورية العثمانية في القرن الخامس عشر. وليس بالأمكان أن تكون وحيدة كما أنه لا جدال في أن الكثير من الأعمال المتأثرة بالأسلوب الإيطالي والموجودة في «البومات الفاتح» تعتبر معاصرة لها. وكانت هناك مدرسة لرسامي المنمنمات

العشرين التي لا ترد أسماء من قاموا برسمها في كتاب يحمل عنوان رواية الاسكندر، وتم انجازه في عام ١٤٦٦، والتي تعتبر جد متأثرة بفن سين كيانج اليوغورى التركى، كما ندين لهم بالصور الـ ١٤٠، ذات الموضوع التعليمي، والواردة في كتاب «بحث في الجراحة»، أهدى في عام ١٤٦٣ إلى محمد الثاني. إلا أن هناك ادعاءات أخرى في مجموعات طب قابي ماتزال تثير مشكلات من حيث تحديد نسبها وتاريخها.

وقد جرى الاتفاق بوجه عام على القول بأن مدرسة التصوير العثماني، بالمعنى الدقيق للمصطلح، قد ولدت بعد أن جلب سليم الأول معه رسامين من تبريز. وفي عهد سليمان القانونى، ييلو ان الانتاج كان مايزال قليل الأهمية. والواقع ان نصوح المطرقى الذى صحب السلطان فى حملاته العسكرية هو وحده الذى ترك أعمالاً غزيرة، وإن كانت غالباً فى حالة أولية. وتشير تصويراته لحملة العراقيين الى عناية وصفية بما لا يحول دون ميل معين الى الخيال والزخرفة والألوان الكثيفة وعشق حقيقي للطبيعة.

وفي المقابل، فإن مناظر الطبيعة تظل خالية، وذلك دون ريب لحرصه، الذى يتبدى من خلال عزوفه عن تصوير أى كائن حى، على تفسير القانون الإسلامى بشكل بالغ الصراوة. والواقع ان منمنماته الـ ٣٢ والتى تشكل آخر أعماله، كالسليمان نامه، التى تروى انتصارات سليمان فى المجر وما تأثر أساطيله فى البحر المتوسط، تعتبر جامدة وقريبة من التوثيق، لكنها تتميز بزخرفة أكثر حرارة (موانئ مرسيليا وطولون وأنتب ونيس).

والفنان الحقيقى آنذاك هو الرئيس حيدر، المسماى بالبخارى، ضابط البحريية الذى ولد فى اسطنبول نحو عام ١٤٩٢ ومات فى عام ١٥٧٢. وعمله ماشى كله فى ثلاثة أعمال رئيسية صغيرة، هى صور الاميرال بارباروسا وسلامان القانونى وسلامان الثانى فبشكل فائق الرشاقة، نجد ان الشخصيات الثلاث، المعالجة بأشكال

جد متباعدة، يعبر كل منها بكتافة عن شخصيته المتميزة. ويجري تصوير الملكين مع فريق محدود من أفراد الحاشية كما انهم يحتفظان برموز سيادتهم، القديمة بالفعل (وبعضها بسبيله الى الزوال): المنديل أو المنشفة التي يمسك بها سليمان بيده اليسرى والتي تدخل في الرسميات و ، كذلك، زهرة سليم التي تذكر بوردة محمد الثاني، والتي تدخل جدول الرسميات في القرن التاسع، في ظل العباسين. أما بارباروسا، فيجري رسم نصفه الأعلى مع تحيز واضح للعب على التقابلات: تقابل الألوان، تقابل الوجه المحدد وخطوط الثوب المدودة، تقابل السيف المسوك بيد والقرنفلة المحملة في اليد الأخرى.

ولاشك ان فن التصوير العثماني، مع اعترافه بما يدين به لايران، يؤكّد للمرة الأولى، في المئتين العشرين الواردة في المخطوط العظيم الوحيد لعهد سليم الثاني، وهو مخطوط «أخبار حملة زيجيتقار» (١٥٦٩)، انه لا ينوى الانزعان لمحاكاتها. فهذا التصوير، المؤسس على مبادئ مطابقة (المبادئ التصوير الايراني)، يعتبر أقل ميلاً الى الحلم، الى اضفاء صفات مثالية منهجية على الاشخاص والمناظر الطبيعية، الى الجمال الخالص، وهو ما لا ينطبق على التصوير الايراني. فالبنسبة للتصوير العثماني، يحتفظ الواقع بكل أهميته ولا يفقد المذاق السردي الذي كان لدى المطرقي. ولاشك أنه يكتسب بحرصه على التحليل خشونة معينة سوف يحتفظ بها حتى القرن السابع عشر على الأقل.

ويتأكد الطلق الملحوظ في عام ١٥٦٩ بشكل صارخ في الأعمال العديدة التي ترجع الى عهد مراد الثالث (١٥٧٤ - ١٥٩٥)، خاصة في مخطوط «سليمان - نامه» الذي يرجع الى عام ١٥٧٩، ومخطوط «سور - نامه» الذي يرجع الى عام ١٥٨١، ومخطوط «سلسلة - نامه» الذي يرجع الى عام ١٥٨٢، ومخطوط «هونر - نامه» الذي يرجع الى اعوام ١٥٨٤ - ١٥٨٨، وربما كان ذلك بسبب قوة شخصية عثمان النقاش، كاتب «السور - نامه» و«الهونر - نامه».

ويصف «السور - نامه» (كتاب الأعياد)، من خلال ٤٣٧ ممنمة، الافراح التي تعقب على مدار اثنين وخمسين يوماً، ختان ابن السلطان، والموكب الذي نظمه المهرجون وأفراد مختلف الطوائف الحرفية وهم يعرضون اعمالهم أو نماذج تصور أعمالهم. وهذا الكتاب الذي يعتبر وثيقة تاريخية ذات قيمة من الدرجة الأولى، هو أيضاً عمل فني حقيقي. ويعتبر تكنيك عثمان، القريب من الشريط المرسوم أو من الفيلم، رتيبة إلى حد ما : فالفنان يرصد كل جماعة في لحظة مرورها في مكان واحد، وتتشكل الزخرفة دائماً، من أسفل، بساحة سباق الخيل البيزنطية حيث توجد المسلاة والعمود الحلواني، وتتشكل، من أعلى، بال بصورة السلطانية. ولا يؤدي ذلك إلا إلى إبراز أحسن لتنوع المشاهد، ولحيوية لاعبي الأدوار، وللحياة التي لا تبين وجهه الدمي، بل حركة السواعد والأيدي، وهو تراث قديم، ملحوظ بالفعل في الزخارف التي تصور الشخصيات في بعض الخزفيات السلجوقية التي تنتهي إلى اسلوب الميناوى (القرن الثالث عشر) أو في عمل سياح كليم. والواقع ان تكويناً جد مماثل، على شكل تسجيلات ذات خطوط مستقيمة أو منحنية من شأنها تركيز الاهتمام على السلطان، يوجه المنشمات التسعين للهونو نامه (كتاب الماثر)، وهو مجموعة من مشاهد البلاط، والصيد، وال الحرب، والألعاب، ذات الألوان الواضحة والزاهية. وربما كانت هي التي تشير على أحسن نحو إلى التأثير البالغ الذي سوف يمارسه عثمان والذي سوف يدوم زمناً طويلاً. على أن ما يميز فنه يبرز بالفعل في عمل معاصر، هو مخطوط «أحسن التواريف» (١٥٨٣)، وهو تاريخ للجنس البشري منذ نشوء الخليقة، وإن كانت عدة ممنمات تتميز بسمة أكثر عنوية ويسكون أقل. والحال إن الفنان، ولعله شخص يحمل اسم السنى، قد قدم في هذا العمل صوراً توراتية عذبة (آدم وحواء، سفينة نوح، دمار سدوم). وتتجدر الأشارة أيضاً، في أواخر القرن السادس عشر، إلى مخطوط ضخم تحت عنوان «حياة النبي»، وهو نص يرجع إلى القرن الرابع عشر وأعيد نسخه وتزويدته بالصور في عام ١٥٩٤.

تفرق مخطوطه بين اسطنبول ودبليو ونيويورك. ولا ترجع قرابة الستمائة منمنمة التي تصوره كلها الى يدى لطفى عبدالله الذى مهرها باسمه، بل ترجع غالباً الى ايدي تلامذته : فهي ليست متساوية كلها.

وتشهد العقود الأولى للقرن السابع عشر محاولات متنوعة للتجديد. فحسن باشا، الذى مات فى عام ١٦٢٢، يسعى الى ادخال المزيد من التنوع فى المخطوطات باضفاء تكوينات مختلفة على أعماله. وفي «شاه - نامه» عثمان الثاني يجرى تمثيل موضوعات جديدة، خاصة المعارك البحرية، فى تكوينات جميلة. وبوجه خاص، نجد ان احمد نقشى، البارع فى التلوين والفنان الحقيقى، يستأنف فى الصور التسع والأربعين التى نعرفها له دراسة الوجوه المهجورة منذ قرن ونصف، ليس بوصفه رسام بورتريهات بلاشك، بل بوصفه شاعراً يحول واقع السمات تحويلاً عميقاً.

ويعتبر لونى، الذى مات فى عام ١٧٣٢، آخر مصور عثمانى عظيم وربما كان المصور الوحيد، مع سنان بك النقاش وبخارى، الذى تمكن من حمل هذا الاسم بأكثر من حمل اسم راسم الممنمات. فالاعمال الـ ١٣٧ التي تصور «السور - نامه» الذى أعده تتعارض مع صور «السور - نامه» الذى أعده عثمان: فسير الاعياد يكف عن ان يكون واحداً؛ والتكونين فيها أكثر سهولة، وأكثر تنوعاً والمشاهد تصور من زوايا مختلفة. ثم إن حس الملاحظة لديه يظل حاداً، لكنه يتراجع أمام ابداع مناخ مشحون غالباً بالخيال. ولا كان عاشقاً للألوان الرقيقة، الأزرق والليلكى والخبارى، فقد بدا لونى مؤهلاً لرسم النساء. وهو يتتفوق فى ذلك. فمع تصوريهن يتكتشف اللعب على الظلال والأضواء والمنظور، بدرجة ابعد بكثير مما فى مجموعاته الشهيرة (الموسقيات) أو فى تصويره للرجال. ومن المؤكد ان معارفه التشريحية معدومة وأن أوضاعه، جد الفاترة، يمكن أن تلامس تخوم النونق

الردىء أو اثارة السخرية لولا انقاد مجموعة أولانه له ولو لا امتلاكه لاحساس رهيف بالجمال (شاب يلف عمامته، المرأة النائمة، المرأة ذات الوردة)

والواقع ان تغلغل المصور في حياة النساء الخاصة وفي عالمهن المغلق هو أعظم حدث في مجال التصوير في مستهل القرن الثامن عشر. وهو يعلن موت مدارس المنمنمات الإسلامية، في الإمبراطورية العثمانية كما في خارجها. ولوحات «النساء في الحمام» و«الاقطاع على العشب» و«السيدات ووصيفاتهن» في آلبومات أحمد الأول تشهد على ذلك. وينطبق ذلك أيضاً على عمل عبدالله البخاري الذي عمل بين عامي ١٧٣٥ و ١٧٤٥ على الأقل. وترجع إليه، علامة على البورتريهات الزاهية للسيدات الرشيقات، مشاهد عديدة متعددة، بل وبورنوجرافية. وهناك شك في ان هذه الموضوعات الاباحية قد استمدت الالهام من ايران، بل ومن الهند المغولية التي عالجتها في العصر نفسه. فقد عرفت حضارة الإسلام تراث نزعة حسية ظل محتاجاً. وبالنسبة للعثمانيين على الأقل، يبدو ملحوظاً منذ عهد محمد الثاني الذي، كما يلاحظ أ. ساكيسيان، طلب إلى بيالينى رسم «م الموضوعات الجنسية عديدة لتزيين غرفه الخاصة بها».

## العمارة في البلدان العربية في العصر العثماني

بقلم : إندريله ديموف

إذا كانت الفترة العثمانية في البلدان العربية قد تعرضت، بوجه عام، لتقديره عام يبخس من شأنها، بل ولتقديرت تشميرية، فإن جوانب القصور في المجالين الفكري والفنى قد تعرضت لأقصى نقد<sup>(٨)</sup> فقد كتب مارسيل كولومب : «ان الآداب والعلوم والفنون التي كانت قد تألقت في السابق تألقاً بالغ الحيوية قد أصبحت

بالاسترخاء في القاهرة في القرن السادس عشر والسابع عشر والثامن عشر؛ ذلك أن التفكير يصبح أقل الكتابة تشجع، ولا يجري إنشاء عمائر إلا على فترات زمنية متباعدة وإذا كانت تحدث عمليات ترميم بين حين وأخر، فإن الشيء الأغلب هو ترك الأطلال تتراكم [...] ويبدو أن مصر تغرق في سبات عميق». أما أ. بوتي، الذي فعل الكثير على أية حال من أجل المساعدة على إعادة اكتشاف هذه الفترة، فإنه يعتقد أن من واجبه الاعتذار عن اهتمامه بالآثار المصرية العثمانية : «لابد من الاعتراف بأن شيئاً من الاستهانة يلازم هذا الفن، الذي يعتبر محلياً إلى حد ما وهذا أهمية جمالية محل شك»<sup>(٩)</sup>.

وهناك أسباب موضوعية لهذا التهورين الذي ينظر به إلى النشاط المعماري في العصر العثماني. لكنه يجد تفسيراً له أيضاً، في جانب كبير منه، في القصور البالغ الذي مازالت تتميز به درايتنا بهذه الفترة. فالآثار العثمانية، الحديثة نسبياً، قد جرى التضحية بها في سياسات التنظيم المتبعه، بهذه الدرجة أو تلك من النجاح، في مختلف البلدان العربية منذ أواخر القرن الأخير. ومن ثم فإن الكثير منها قد تلاشى. أما تلك التي كتب لها البقاء فقد درست دراسة جد طفيفة بل إننا، في غالبية الحالات، لا نملك القوائم المعمارية الأكثر أولية. والمتخصصون في الفن التركي لا يهتمون إلا بشكل هامشى بهذه الشواهد على فن إقليمي قليل التجديد بشكل لا مفر منه. والمتخصصون في عمارة البلدان العربية المعنيون يعتبرون هذه الفترة قليلة التمثيل وقليلة الأصالة؛ ولا يوجهون لها غير القليل من الاهتمام وغالباً ما يميلون إلى المسرعة إلى حد ما بتسمية عمائر تدين بالقليل لمؤثرات العاصمة «عثمانية».

على أن هذه الحالة تعتبر أكثر ازعاجاً بقدر ما ان الفترة العثمانية كانت لها في الواقع أهمية كبيرة في تكوين الزخرفة المدنية. وقد تركت لنا (هذه الفترة)

آثاراً هامة و ، من زاوية كمية، يكفي إشارات إلى أنه حتى في مدينة لم تكن فيها هذه الاعمار اهتمام كبير من جانب الأجهزة المعنية، وهي مدينة القاهرة، فإن عدد آثار العصر العثماني المصنفة يرتفع إلى ١٩٩ آثراً، وهو عدد قريب من عدد الآثار المملوكية(٢٣٣) في فترة مدتها أطول بقليل (٢٨١ سنة في مقابل ٢٥٧ سنة). وبوجه عام، فإن المدن العربية «التقليدية» التي نعرفها هي المدن التي خلفتها لنا الفترة العثمانية، التي دامت، بحسب الحالات، ثلاثة أو أربعة قرون ومن ثم ميزت البنية الحضرية بشكل بالغ القوة، على نحو لا مفر منه. وأخيراً، فإن من شأن دراسة مقارنة لهذه العمارة، تحديد دور المؤثرات الخارجية التي تعرضت لها ولدور التقاليد المحلية، أن تسمح باستخلاص استنتاجات حول طابع السيطرة العثمانية نفسه و حول الأسلوب الذي أثرت به على النشاط الثقافي والفنى في البلدان التي مورست فيها.

## الفن الإمبراطوري

إن الظاهرة التي تصدم المرء على الفور عندما ينظر في انتاج يتميز بأهمية عدبية ملحوظة (نحو مائتين منشأة مصنفة في القاهرة، أكثر من مائة آثر محفوظة في حلب، نحو خمسين آثراً في بغداد) هي أن عدد ما يمكن للمرء تسميته بآثار ذات أسلوب «عثماني» هو ، في نهاية الأمر، عدد جد محدود. ونحن لم نرصد بشكل اجمالي غير خمسة عشر آثراً كبيراً من نوع «المسجد» يمكن نسبتها إلى النماذج التي تقدمها عاصمة الامبراطورية. ومن شأن تصنيف تاريخي لهذه الآثار أن يكون بالغ الدلالة من هذه الزاوية:

- مسجد سليمان باشا، الذي بناه هذا الوالي في قلعة القاهرة، في عام ١٥٢٨ .
- مسجد خسراويه، أقدم آثر «عثماني» شيد في حلب، والذي بناه لخسرو باشا في عام ١٥٤٤، المهندس المعماري العظيم سنان، الذي كان آنذاك في بداية عمله.

- مسجد العادلية، الذى بناه محمد باشا، فى حلب أيضاً، فى عام ١٥٥٥.
- التكية والمدرسة اللتان بنيتا بأوامر من السلطان سليمان فى دمشق، بين عامى ١٥٥٤ و ١٥٦٦.
- مسجد سنان باشا فى بولاق (١٥٧١) الذى سوف يكتفى محمد بك فيما بعد بتقلide بالكامل.
- مسجداً مراد ودرويش باشا، شبه المتزامن، فى دمشق (١٥٧٢ و ١٥٧٤).
- مسجد البيرامية فى حلب، الذى بناه بهرام باشا، نحو عام ١٥٨٣.
- مسجد سنان باشا فى دمشق (١٥٩٠).
- مسجد الملكة صفية الذى بناه فى القاهرة، فى عام ١٦١٠، عثمان أغا دار السعادة ثم نسب فيما بعد إلى مولاته، السلطانة صفية، زوجة مراد الثالث وأم محمد الثالث.
- المسجد الجديد (مسجد «المصائد»)، الذى بُنى فى عام ١٦٦٠، بمبادرة من أوجاك مدينة الجزائر، لخدمة المذهب الحنفى.
- مسجد سيدى محرز، الذى بناه فى مدينة تونس البالى محمد، بين عامى ١٦٩٢ و ١٦٩٦.
- المدرسة العثمانية فى حلب، التى بناها فى عام ١٧٣٠ عثمان باشا الدوراكي.
- مسجد القايماريه، الذى بناه فى عام ١٧٤٣ فى دمشق فتحى أفندي، وهو دقردار ينتمى إلى أسرة من الأعيان.
- المسجد الذى بناه محمد بك أبو الذهب، فى عام ١٧٧٤، فى وسط القاهرة، فى مواجهة الجامع الأزهر، والذى يعد نسخة مطابقة لمسجد سنان باشا فى بولاق.

وحتى إذا أخذنا بعين الاعتبار الآثار التي تلاشت، فإن هذا الانتاج «العثماني» لا يمثل غير جزءٍ جد هزيل من مئات الآثار الدينية التي شيدت من القرن السادس عشر إلى القرن الثامن عشر. ولا يجب لهذه الظاهرة أن تدهشنا. فعلى الرغم من أن العنصر التركي قد لعب، في الإمبراطورية العثمانية، دوراً بارزاً، فإن الحكومة السلطانية قد تركت قدرًا كبيراً من الاستقلال الذاتي للجماعات الخاضعة و ، على المستوى الثقافي بوجه خاص، لا يبدو أن أية محاولة «ترريك» قد بذلت في الأقاليم التي يسكنها العرب. والواقع أن الاحترام الذي كان الأتراك يكنونه للثقافة وللغة العربيتين، الوثيقتي الارتباط بالدين الإسلامي يفسر هذا الغياب لـ «الاستعمار الثقافي». ومن ثم فإن التأثير الذي مارسه فن العاصمة في الولايات العربية كان يتميز بطابع عرضي، وتشير الشواهد، إلى أنه لم تكن هناك سياسة منهجية للاحتواء في هذا المجال.

وشأنهما في ذلك شأن عددها، القليل نسبياً، فإن التتابع الزمني وتحديد موقع الانشاءات المعمارية ذات الأسلوب «العثماني» يبيّنان مهمين. فمن بين الآثار الخمسة عشر المبنية، تنتهي تسعه منها إلى القرن السادس عشر، وترجع ثلاثة فقط منها إلى القرنين السابع عشر والثامن عشر، وهو ما يبدو مطابقاً للتباين بين فترة أمكن فيها للسلطة الإمبراطورية لممثليها المحليين توخي تأكيد حضور القوة العثمانية، التي كانت آنذاك في صعود سافر، وفترة انحدار للإمبراطورية. وفيما يتعلق بالم الواقع، فإننا نلحظ صداررة سوريا (حلب : ٤ ، دمشق : ٥) ومصر (القاهرة : ٣) والمكانة الهزيلة للمغرب (مدينة تونس : ١، مدينة الجزائر : ١). ومن الواضح أن عدد العمائر «العثمانية» يرتبط بالقرب من مركز السلطة، وبحيوية الوجود العثماني : فال المغرب البعيد يمس مسا هيناً من جانب حركة إنشاء جد ملحوظة في سوريا. أما الغياب الكامل للعراق فهو يدعو إلى الاستغراب : فقد كان المتصور أن استنبول وممثليها، في هذه الأرض التي ينazu فيها الفرس العثمانيين

على مدار زمن طويل، كان بوسعمه توخي تأكيد حضورهم بانشاءات مهيبة تتبع الأسلوب «العثماني». لكن شيئاً من ذلك لم يحدث، ولا يمكننا أن نجد سبباً لذلك غير حيوية التقاليد والحماية المحلية، وكذلك، على ما يبدو، واقع أن السيطرة العثمانية في العراق لم يتسع لها توطيد أركانها بشكل حاسم إلا في القرن السابع عشر (بعد فترة من إعادة الاحتلال الإيراني لبغداد)، في زمن كانت المرحلة الأنشط للعمائر من النمط «العثماني» قد أوشكت فيه على الزوال.

ويبدو لنا ان الملاحظات السابقة تشير الى مدى وضوح الطابع السياسي لهذه الانشاءات المشيدة بأسلوب يمكن وصفه بالأسلوب الامبراطوري. ومن الواضح انه لا غرابة هناك في ان هذه المنشآت الدينية الضخمة، التي يذكر اسلوبيها نفسه بالحضور العثماني، كانت، في جميع الحالات تقريباً، من عمل ممثلين للباب (العالى) (٩ من ١٥) بل وأحياناً من عمل السلطان وحاشيته (أثران). ويبدو لنا ان هذا التفسير ينطبق على المساجد الكبيرة الثلاثة التي بنيت في حلب في القرن السادس عشر، وهي مساجد تجسد، في المنطقة الأوسط للمدينة، في داخل المدينة نفسه، السيادة العثمانية. ويجب النظر بالطريقة نفسها الى العمائر «الامبراطورية» الضخمة المزروعة في دمشق، في المنطقة الواقعة خارج الأسوار، في غرب المدينة، في النصف الثاني من القرن السادس عشر (١٥٥٤ - ١٥٩٠). فالتكية والمدرسة توضحان، بشكل مثير، الأهمية التي يوليهما السلطان للحج الذي كانت دمشق، مع القاهرة، نقطة تجميع لمن ينون الرحيل لادائه. ومساجد مراد ودرويش وسنان - والثلاثة كلهم باشاوات - الكبيرة الثلاثة، تجسد القوة العثمانية على ذات الطريق الذي يسلكه الحاج. ومما لاشك فيه ان مسجد سليمان باشا، الذي بني في عام ١٥٢٨ في القلعة، على موقع يهيمن على القاهرة، في مواجهة مسجد السلطان حسن (الذى يرمز الى القوة المملوكية المغلوبة)، يتميز بالقيمة التوضيحية نفسها. أما مسجد سنان باشا في بولاق (مرفأ القاهرة الرئيسي، خاصة بالنسبة للعلاقات

مع البحر المتوسط، أى مع تركيا وبلدان الامبراطورية) فقد كان العلامة المحسوسة الأولى للحضور العثماني عند الوصول إلى القاهرة.

والواقع أن المقصود السياسي، الواضح في حالة الآثار المنشأة في القرن السادس عشر، حيث تتأسس السلطة العثمانية وتتجه إلى تأكيد نفسها من خلال إنجازات الحكومة السلطانية وإنجازات مماثلتها في الولايات، لا يبدو غائباً عن الانشاءات المتأخرة أكثر والتي يمكن تفسيرها على أنها تجليات لولاء السلطات المحلية التي أصبحت شبه مستقلة. وإنشاء مسجد المصائد، بناء على أمر من أوچاق مدينة الجزائر، في عام 1660، بعد قليل من ثورة عام 1659، بأسلوب امبراطوري، يمكن أن يشكل نوعاً من إعادة تأكيد أثرية للاعتراف بالسيادة العثمانية على الجزائر. وفي مدينة تونس، فإن مسجد سيدى محرز قد بناه الباي محمد الذي تمكّن أوچاق مدينة الجزائر من إعادة تنصيبه على عرشه (1686) والذي أكد السلطان، في عام 1691، سلطته على البيلايك: فالآخر، الذي يتميّز بطابع عثماني شديد الوضوح، يشكّل نوعاً من اعلان تبعية، يعتبر جد مناسب بقدر ما ان المصاعب التي تتراكم مع أوچاق مدينة الجزائر (والتي سوف تؤدي في عام 1694 إلى حملة جديدة ضد تونس) تدفع الحاكم المرادي إلى الأمل في الفوز بمساندة، أو بحصار، الحكومة السلطانية. ويمكن أن نفترض بالطريقة نفسها ببناء محمد بك أبو الذهب، في القاهرة، لنسخة مكررة من مسجد سنان باشا في بولاق : فالامير المصري يخلف على بك و ، على الرغم من طموحه، هو أيضاً، إلى الفوز بسيطرة تامة على مصر، فقد كان مستعداً لرعاة المظاهر الخارجية لخضوع شكلٍ على الأقل للباب العالي. وبناء مسجد بأسلوب العثماني، في موقع مهيب، يشكّل عملاً رمزياً من أعمال الولاء.

ويستحق حجم هذه الآثار ذات الأسلوب العثماني شيئاً من التعليق. فهي إنشاءات ذات مقاييس متواضعة إذا ما قورنت بالمجمعات الضخمة المشيدة في

اسطنبول في العصر نفسه. والواقع أن محدودية الامكانيات التي كان يتمتع بها ولاة عاديون (كانوا بشكل عام أكثر انشغالاً بانتزاع أقصى حد من الربح من إقامتهم في عاصمة إقليمية مما يترك ذكري ملحوظة في ختام رحلة قصيرة بوجه عام) تفسر تماماً هذا الاختزال للمقاييس بالمقارنة مع العماائر السلطانية، وكذلك بالمقارنة مع الآثار الأقدم التي تمكّن ملوك سلاطيات حاكمة قوية من إقامتها سعياً إلى كسب المجد لأنفسهم (مماليك القاهرة بوجه خاص). كما ان سحب الموارد المحصلة لحساب الخزانة السلطانية يسير في الاتجاه نفسه. ويفسر م. روجرز بالحرص على الاقتصاد الناجح الذي عرفه في القاهرة، في العصر العثماني، اثر نو مقاييس متواضعة، هو سبيل الكتاب والذي سمح، بنفقات قليلة، بتحقيق عمل خيري يترك أثراً دائمًا في المشهد الحضري.<sup>(١٠)</sup>

ومن الممكن أيضاً ان عدداً من الأسباب التقنية يفسر في أن واحد العدد الصغير للآثار ومقاييسها. وكان التطور الاقتصادي قد زاد الزحام في المراكز الحضرية إلى درجة لم يبق فيها مكان لانشاءات جديدة ذات اتساع ضخم : ولابد أن هذا العامل قد مارس دوره بشكل خاص في حالة المنشآت الدينية ذات الأسلوب العثماني التي لا تتطور بشكل جيد إلا على مساحات جد واسعة، ذات شكل منتظم. وفي المقابل، في مصر مثلاً، أدى تراث معماري طويل إلى إمداد البناءين باماكنات إدماج الآثار ذات الأسلوب المملوكي في سياق حضري مكتظ، وهو ما يمكن أن يفسر الإيثار المستمر، في الفترة الممتدة من القرن السادس عشر إلى القرن الثامن عشر، لهذا النوع من الانشاءات<sup>(١١)</sup>. وهكذا نفهم السبب في أن غالبية الآثار «العثمانية»، اللهم إلا في حلب حيث كانت توجد احتياجات مكانية في الجزء الجنوبي من المدينة، قد شيدت خارج المراكز.

وليس بوسعنا أن نتوقع أن هذه الآثار الإقليمية تشهد على أصالة معمارية كبيرة، كما لا يمكننا أن نتوقع أصلاً أن تتميز بطبع تجديدي. فهي تتنتمي بوجه

عام الى نماذج جرت تجربتها بالفعل في أماكن أخرى، غالباً في اسطنبول وفي المدن التركية الكبرى للإمبراطورية، وهي تدرج ضمن تراث كانت خصائصه الأساسية محددة تماماً. وهي تنبثق من ثم مما يمكن اعتباره المجال الإقليمي للعمارة العثمانية، التي تنبثق منها المقارنات التي تتجه أحياناً إلى عقدها مع آثار إقليمية أخرى. على أنها ليست بوجه عام نسخاً خالصة وبسيطة من الآثار المبنية في مدن أخرى ويبين أن مبدعين أصلاء يظهرون من جهة أخرى في عدد معين من الحالات، كحالة سنان الشهير<sup>(١٢)</sup>.

كما ان المرء يدهش، أخيراً، تجاه اتجاه البناءين إلى ادخال تفاصيل، في آثار جد عظيمة، تشهد على حيوية التقاليد المطيبة كما تشهد على نزوع القائمين على البناء والحرفيين إلى ادماجها في سياق معماري مختلف. وفي غالبية المنشآت التي أشرنا إليها، تظهر هذه التقاليد بلمسات رصينة إلى هذا الحد أو ذاك : الآيوانات السورية للمدرسة العثمانية في حلب، الرواق المحيط لمسجد محرز في مدينة تونس، المنارات التي تنتهي إلى التراث المحلي في المسجد الجديد في مدينة الجزائر، أو منارات مسجد محمد بك في القاهرة، الواجهات المعالجة كلها بالأسلوب «القومي» في مساجد دمشق ومسجد سنان باشا في بولاق. فالفن الأكثر رسمية ينهل من أساليب إقليمية يعتبر تواصلها، على مدار القرون الأربع للسيطرة العثمانية، ظاهرة جد مثيرة.

## دوام التقاليد الغنية المحلية

إن دوام التقاليد المحلية، المحسوس حتى في العمائر المنشأة بالأسلوب «ال رسمي»، يظهر خاصة في الآثار ذات الأسلوب «المحلّي» التي تشكل الجزء الأكبر من الانتاج المعماري للولايات العربية للإمبراطورية. والسيطرة العددية للآثار

التي تتجلّى فيها هذه التقاليد القومية تعتبر واضحة حتى في الأقاليم التي عرف فيها الأسلوب الإمبراطوري أوسع انتشار له : ففي حلب، لا تمثل العمائر «العثمانية» غير جزء صغير من المساجد المبنية في الفترة الممتدة من القرن السادس عشر إلى القرن الثامن عشر (التي نعرف منها ثلاثة). أما في القاهرة فإن المساجد الأربع التي أسلفنا الاشارة إليها تقارن بـأجمالي أربعة وثلاثين مسجداً بنيت بين عامي ١٥١٧ و ١٧٩٨ وجميع المعلومات المتعلقة بها متوافرة الآن. وهذه السيادة أكثر وضوحاً أيضاً في الولايات الأقل قرباً من المركز.

وذلك بوجه خاص هي حالة العراق حيث تعتبر الآثار التي خلفتها العمارة «الرسمية» غير ملحوظة، وحيث يتطور الفن الديني، خلال أكثر من قرنين، بموجب التقاليد المحلية التي تعتبر من جهة أخرى شديدة التبادل في مركزي الموصل وبغداد والتي يمكن للمرء أن يعتبرها، في الحالة الأولى، تقاليد شمال بلاد الرافدين وفي الحالة الثانية، تقاليد ايرانية. ففي الموصل، استند الانتاج المعماري إلى حد بعيد على الحماية الخاصة، حتى خلال زمن الجيليين؛ ويمكن لهذا الوضع جد الاستثنائي أن يفسر استمرار عمارة دينية طابعها المميز أكثر من سواه هو استخدام الأجر في المناور لأهداف زخرفية، بما يتمشى مع تراث جد قديم، كما يثبت ذلك مثال مسجد النورية الكبير (١٦٠). وعلى نطاق أكثر توافضاً تعاود الزخارف، ذات الأفاريز المتناوية، الظهور، خلال مجلل الفترة العثمانية : ففي مساجد العمرية (١٥٦٢) وخزم (قبل ١٥٧٧) وشهر سوق (١٦٨٢) يجرى تزيين زخارف الأجر بقواعد من الخزف الفيروزى؛ ويتواءل هذا التقليد في القرن الثامن عشر، ربما مع ميل إلى رتابة معينة في التنفيذ، كما نرى ذلك في مسجد الأغوات (١٧٠٢) وأخيراً في مسجد باب البيض (١٧٧٩).

وتختلف تماماً عن فن شمال بلاد الرافدين هذا العمارة التي تظل حيوية في بغداد، خلال قرنين، وحيث يستحضر استخدام تربيعات الخزف لزخرفة القباب

والمナئر المؤثرات الفارسية، على الرغم من ان البناء يعتبرون هنا دائمًا تقريباً باشوات. كما ان دوام وأصالة هذه الزخرفة يتجليان بوضوح مثير من أواخر القرن السادس عشر إلى مستهل القرن التاسع عشر : ولنذكر على سبيل المثال مساجد المراديه (١٥٧٠) والوزير (١٥٩٩) والخاصيكي (١٦٥٨) وحسن باشا (١٧٠٤) وعلى أفندي (١٧١١) والعادليه (١٧٥٤) والنعمانية (١٧٧١) والأحمدية (١٧٩٦) وأخيراً، حيدر خانه (١٨٢٦). ففي الأشكال، وتقنية الخزف واستخدام الكتابات، تعتبر الاستمرارية مثيرة؛ وأيًّا كانت طبيعة السلطة (ولادة عثمانيون أم باشاوات مملوكيون)، وبالرغم من العلاقات السياسية المتواترة باستمرار مع فارس، فإن بغداد تظهر بوصفها قطاعاً من العمارة الإيرانية<sup>(١٢)</sup>.

وإذا ما أسهبنا بشكل أكثر استفاضة في الحديث عن بقاء التقاليد المحلية في القاهرة، فإن ذلك يرجع بطبيعة الحال إلى أصالة الفن الذي ترسخ فيها في العصر المملوكي والذي يفرض نفسه على الفاتحين العثمانيين.<sup>(١٤)</sup>

فعلى مدار ثلاثة قرون يواصل فن ديني التطور في القاهرة وفقاً للتراث المعماري الذي كان قد غطى المدينة بآثار رائعة في العصر المملوكي. وفيما عدا استثناءات قليلة، سوف يبني البشاوات والأمراء الحاكمون آثاراً بأسلوب يمكن تسميته بأسلوب «المملوكي الجديد». فالتحيطيات المملوكية تظل محل استخدام حتى أواخر القرن الثامن عشر وتظل الزخرفة مملوكية بشكل سائد، وذلك بلاشك لأن حرفياً القاهرة كانوا متعرسين في تطبيق هذه التقنيات واستخدام هذه المواد، وكذلك، بالتأكيد، لأن هذا الفن كان يعتبر قومياً بشكل تام وكان يجرى تقديره على هذا الأساس.

ولا نملك سوى حيرة الاختيار لتقديم امثلة لها دلالتها على هذا الاستعداد وعلى هذا الاخلاص الملحوظ للعمارة المملوكية:

- ان مسجد المحمودية، الذى بناه فى عام ١٥٦٨ محمود باشا، بين قلعة القاهرة ومدرسة السلطان حسن، هو مسجد مملوکى بشكل كامل فى تخطيطه (الذى يستحضر تخطيط المدرسة العظيمة المجاورة، ١٣٥٦) وفى جميع تفاصيل زخرفته، اللهم إلا فيما يتعلق بالمتذنة.

- ومسجد البردينى، المبنى فى أعوام ١٦١٦ - ١٦٢٩، يتعارض بشكل مثير مع المسجد المجاور له تماماً وشبه المعاصر له وهو مسجد الملكة صفية (١٦١٠) الذى يعتبر «عثمانياً» فى كل شئ؛ فهذا المسجد الذى يرجع الى القرن السابع عشر يثبت، بشكل مثير، رسوخ التراث المملوکى فى القاهرة؛ وتعتبر المتذنة، بوجه خاص،محاكاوة موفقة تماماً لأثار العصر الشركسي.

- والمسجد الذى بناه عثمان كتخودا القازدوجلى فى عام ١٧٣٤، قرب الأزبكية، ينتمى الى النوع المملوکى من المساجد ذات الصحن المفتوح، مع قاعة تقليدية للصلوة تضم ثلاثة صقوف من الأعمدة الموازية لحائط القبلة. أما الواجهة، جد المنشفة، فهى تستعيد التيمات المملوکية. والمذنة وحدها، العثمانية بشكل نموذجي وبعض التفاصيل الزخرفية (الخزفيات والسقف الخشبي ذو الكمارات والتجاويف الزخرفية) هى التى تسمح فعلاً بتحديد زمن هذا الأثر.

- أما مسجد يوسف شوربجى (الهياتم) (١٧٦٢) فهو أثر يستعيد تراث التخطيطات الصليبية الشكل، وتكوين واجهته ومدخله مملوکى، ولكن مع ثراء زخرفى يكشف عن تطور محسوس بالقياس الى النماذج المتبعة.

وهذا الالهام المملوکى لا يتوقف حتى آخر أعوام القرن الثامن عشر، حيث نلحظ اخلاصاً بالغ الصراامة بحيث انه يكون من الصعب للغاية أحياناً تحديد ما إذا كان الأمر فى أثر من الآثار هو امر اعادة بناء أم مجرد ترميم : والنموذجي بشكل تام، من هذه الزاوية، هو مسجد محمود محرم الذى لا يشكل مطابعه

المملوكى برهاناً على ان التاجر الكبير لم يعد تشبيده بالكامل فى عام ١٧٩٢، وفق نموذج تقليدى فى القاهرة. والواقع ان دوام النماذج المملوكية يعتبر مثيراً بشكل خاص فى القاهرة فى الأسبلة العامة التى كانت نوع البناء الأكثر انتشاراً خلال الفترة العثمانية. وأحد أقدم أمثلة هذه الأسبلة، وهو السبيل الذى بناه فى عام ١٧٣٥ خسرو باشا، هو محاكاة، على نطاق أصغر الى حد ما، لسبيل الغورى، الأسبق الى حد ما (١٥٠٣ - ١٥٠٤)، والذى يقع على مسافة قريبة منه - على أن سبيل خسرو باشا لا يعد مع ذلك أثراً أقل روعة يدشن سلسلة طويلة من الأسبلة التى، بالرغم من تنوعها ومقاييسها، سوف تؤيد هذا التأثير المملوكى بلا انقطاع حتى قرابة عام ١٧٥٠ : فسبيل عبد الرحمن كتخودا (١٧٤٤)، بالرغم من أصالة زخرفته، يمكن أيضاً اعتباره «محاكاة مملوكية رشيقه»<sup>(١٥)</sup>.

## التجديفات

لا يعني هذا الدوام للأنماط المعمارية التقليدية انه كان هناك ركود تام فى الأشكال القومية، مع تخصيص مجال صغير لفن «عثمانى» مستورى. وقد أشرنا آنفاً الى ان المهندسين المعماريين والحرفيين قد تمكنا من دمج عناصر مأخوذة من النماذج القومية للأشكال والزخارف فى الآثار «العثمانية». وبال مقابل، فإن عمارة المدن العربية قد استخدمت عناصر مستمدة من النماذج العثمانية وأثرت بذلك الفن المحلي: وأخيراً، فإن تطوراً داخلياً من نوع ما قد ساعد على تقدم العمارة والزخرفة نحو أشكال جديدة. ويتوسع المرء التشكيك، فى حالات معينة، فى جودة نتائج هذه التفاعلات، إلا ان المرء لا يمكنه إنكار أهمية تطور نحو دمج نسبي بين عناصر مستمدة من تراث قومى وعناصر مستوردة.

ولا يبدو استيعاب العناصر العثمانية البتة واضحاً الى هذا الحد إلا فى الاعتماد، العام للغاية، للمئذنة العثمانية التى انتهى انتشارها بمنع بانورamas

المدن العربية واحداً من ملامحها المميزة. ويودنا أن نفهم الأسباب الجمالية والثقافية و ، لاشك، السيكولوجية لهذا النجاح<sup>(١٦)</sup>. فمن المثير للغاية ان اثنين من المساجد القاهرة الأربع التي تستوحى التراث المملوكي بشكل نموذجي والمشار إليها آنفاً يشتملان على ماذن عثمانية (مسجد محمود باشا، مسجد عثمان كتخدا). والظاهرة جد منتشرة في القاهرة بحيث انه من الأسهل، بدلاً من الافاضة في الاشارة الى الامثلة، الاشارة الى الاستثناءات لهذه القاعدة : ويشكل مسجد محمد بك (١٧٧٤) الاستثناء الأكثر وضوحاً. وتوجد أمثلة لذلك في المدن العربية الكبرى الأخرى.

والمجال الثاني الذي لجأت فيه فنون العمارة المحلية إلى الاستعارة من الذاخائر العثمانية هو مجال الزخرفة، وخاصة استخدام الخزف على شكل اللوحات التي إما أنها كانت تستورد مباشرة أو تصنع محلياً، على غرار خزف اسطنبول. وهنا أيضاً سوف يكون من الافراط الشديد ضرب أمثلة. ولنأخذ مدينة تونس حيث يترافق التأثير الخارجي مع تراث محلي بالغ الثراء، إذ تتمكن الفنون الحرفية المحلية من تقديم المنتجات التي يفرض النوق السائد استخدامها : وهو ما يظهر في رواق مدرسة السليمانية (١٧٥٤)، فيما يتعلق بمبني ديني؛ ودار عثمان (قبل عام ١٦١١) ودار حسين (أواخر القرن الثامن عشر)، بين الأمثلة التي لا حصر لها والتي تقدمها العمارة المحلية. وقد استخدمت الزخرفة الخزفية في القاهرة على نطاق واسع في الأسلحة من خلال لوحات القاشاني، وعلى الواجهات أو ، في المجمعات الأكثر اتساعاً، على جدران قاعات توزيع المياه. والمثال الأكثر نموذجية هو مثال مسجد آق - سنقر (١٣٤٧) حيث نجد ان حائط القبلة، بمناسبة ترميم هام قام به ابراهيم آغا، في عام ١٦٥٢، قد جرت تغطيته بالكامل بتربيعات من دمشق، محدودة الجودة من جهة أخرى، في حين أن ضريح المرمم نفسه قد زين بزخرفة أكثر رهافة.

كما شهدت الفترة العثمانية تطور أسلوب زخرفي أكثر تزييناً، أحياناً بقدر معين من المبالغة، ويدين بالكثير لمؤثرات جد متنوعة قادمة من اسطنبول بالتأكيد، ولكن أيضاً من أوروبا وخاصة إيطاليا (حيث اشتهرت البلدان العربية كمية كبيرة من العناصر الزخرفية، من الزجاج والخشب والرخام). وقد شكلت هذه المؤثرات المتنوعة زخرفة يمكن تسميتها بالزخرفة «المشرقية»، والتي تظهر جوانبها المتباينة في أقاليم جد مختلفة من العالم العربي. وتكتفي الإشارة، مثلاً، إلى العناصر الزخرفية الحجرية التي لقيت نجاحاً عظيماً في حلب منذ القرن السابع عشر (بيت عاشق باش) أو الزخرفة، الباروكية بوضوح، لمسجد الحلاق في القيروان. وهذا التقدم لنموذج زخرفة جد مشحون بالزينة يظهر في القاهرة في المحاريب المملوكية الجديدة والتي تتميز أحياناً بمذاق مشكوك فيه بسبب محلودية جودة المواد المستخدمة وعدم المهارة في التنفيذ. وعلى الواجهات، يقدم هذا التطور الحيوية جد المنهكة لسبيل على بك الدمياطي (١٧١٠) الذي جرت فيما بعد محاكاته. لكنه يقدم أيضاً نتائج أكثر اشباعاً، كما في تفصيل زينات واجهة مسجد يوسف شودريجي (١٧٦٢) حيث يتم تحقيق التوازن الزخرفي بدءاً من عناصر مملوكية، أو أيضاً كما في البناءات التي انشأها عبد الرحمن كتخدا، وخاصة في سبيل الكتاب الذي بناء في حي النحاسين (١٧٤٤)؛ وفي هذا الأثر الأخير لا تشكل محاكاة النموذج المملوكي غير عنصر الأرضية الذي تنتشر في داخله زخرفة جد أصلية في القاهرة في ذلك العصر، والذي يبدو، في التفاصيل، أنه نتاج تأثير عثماني. ويشكل الكل أثراً يعد، بلا جدال، واحداً من أكبر النجاحات المعمارية في القاهرة، وليس في العصر العثماني وحده.

على أن التجديد في المجال المعماري خلال الفترة العثمانية لا يقتصر على عناصر الزخرفة : إذ تظهر نماذج جديدة بالفعل من الانشاءات. وسوف نقدم مثيلين من شأن معلومات أفضل أن تسمع دون ريب بالكشف عن أمثلة كثيرة مثلكم.

ولاشك ان ظهور نموذج جديد هو نموذج المسجد - الآثر الجنائزى فى مدينة تونس ليس منبت الصلة بكون موريتانية تونس فى القرن السابع عشر؛ فالعناصر العرقية جد المتباينة التى تألفت منها الطبقة الحاكمة قد حملت معها مؤثرات ثقافية أضافت الى الأسس الافريقية (الحفصية) عناصر شرقية (تركية)، وغربية (أندلسية)، ومن البحر المتوسط (عبر عناصر متحولة الى اعتناق الاسلام، ذات أصل ايطالى بشكل خاص)، لم يكن من شأن اضافتها غير تقديم فن مركب بشكل عميق وأصيل بشكل قوى.

وقد بُنى مسجد الداى يوسف الجنائزى فى عام ١٦٦٦ من جانب مهندس معماري من أصل أندلسى (ابن غالب). ويضم هذا المسجد المعلق قاعة صلاة ذات ثمانية صفوف من ستة أعمدة (مع جناح مركزى أوسع) تتميز بطابع مغربي لا جدال فيه؛ أما الصحن المحيط من ثلاثة جهات، مع رواق على الجهة الشمالية، فيبدو أنه يشكل تطويراً لخطيبات الآثار الحفصية. وأما المئذنة، ذات القاعدة المربعة والمقطع المثمن الا滴滴اع، فهى تذكر بالمازنون العثمانية، لكن شكل منور الدرج أصيل. وينظر الضريح ذو التخطيط المربع المغطى بسقف هرمي مغطى بالقرميد الأخضر، بالعمارة الاسپانية - المورسكية (الحمراء)، لكن زخرفته تذكرنا بزخرفة قصر الداى عثمان، وهو لا يسبقه إلا بزمن قصير<sup>(١٧)</sup>.

ويعتبر مسجد حمودة باشا، الذى بُنى فى عام ١٦٥٥، تطويراً لمسجد الداى يوسف؛ فقاعة الصلاة تحتفظ بطابعها المغربي (مع ٧ أجنحة بدلاً من تسعة)؛ ويحيط الرواق بالمسجد من جهاته الثلاث؛ أما المئذنة، برغم امتدادها الملحوظ، فهى تحافظ بخصائص مسجد الداى يوسف؛ ويكشف الضريح فى زخرفته عن سمات ايطالية الأصل.

والواقع ان هذين الآثرين، جد الأصيلين وجد المنسجمين، بالرغم من طابعهما المركب، قد مارسا تأثيراً متواصلاً على العمارة الدينية التونسية : فالرواق المحيط

بمسجد حمودة باشا سوف يوجد حول مسجد سيدى محرز (١٦٩٢ - ١٦٩٦)، وهو أثر عثمانى بشكل نموذجى كما رأينا؛ والمئذنة المثمنة الأضلاع مع منور الدرج تستنسخ بشكل دقيق فى المسجد الجديد (١٧٢٧). وأخيراً، فإن مسجد صاحب التابع، الذى بُنى فى عام ١٨١٤، سوف يكون نسخة شبه دقيقة من مسجد حموده باشا.

ونشهد تطوراً معاذلاً فى القاهرة بعد عام ١٧٥٠، بدءاً من نوع من الآثار مميز لهذه المدينة، هو **الأسبلة**<sup>(١٨)</sup>. فعلى مدار أكثر من قرنين، ظلت **الأسبلة** القاهرية متأثرة تأثراً عميقاً بالنماذج المملوكية. وقد انقطع هذا التراث، فى منتصف القرن الثامن عشر، مع ظهور نوع جديد من **الأسبلة** ذى شكل مكور ربما أمكن البحث عن أصله من جهة عاصمة الامبراطورية. ومن هذه الزاوية، ويسرب غياب أدلة أكثر حسماً، فإنه يبدو لنا أن مما له دلالته أن أول مثال لسبيل مكور فى القاهرة كان بالتحديد منشأة خيرية مرتبطة على نحو واضح بأحد السلاطين : ففى عام ١٧٥٠، يبنى بشير أغا دار السعادة سبيلاً باسم السلطان محمود يعتبر رائعاً من حيث جدة التخطيط (سبيل مكور له ثلاث فتحات، وتعلوه مدرسة ذات تخطيط متعدد الزوايا)، وأصالة العناصر الزخرفية (الأعمدة، الشبكات، العناصر النباتية)، وتطور الأفاريز (التي يذكر تعرجها بالأسقف الاسطنبولية).

وقد حق هذا النوع الجديد من **الأسبلة** نجاحاً فقد حدث حذفه، فى النصف الثاني من القرن الثامن عشر، أمثلة عديدة أخرى تعتبر من بين أهم آثار القاهرة (فقد بُنيت ٧ **أسبلة** بالأسلوب الجديد من بين ٣٣ سبيلاً تأكّدت اقامتها بين عامي ١٧٥٠ و ١٨٩٨): سبيل ابراهيم كتخودا مستحفظان (١٧٥٣)؛ سبيل السلطان مصطفى (١٧٥٩)؛ سبيل رقية دوبو (١٧٦٠)؛ سبيل نفيسه البيضا (١٧٩٦)؛ سبيل مسجد جنبلاط (١٧٩٧)؛ سبيل حسين الشعيبى (أواخر القرن الثامن عشر).

ويشير مثال الأسللة هذا، بالرغم من حيوية التقاليد المحلية، الى ان العمارة القاهرية كانت قادرة على التجديد، وعلى استحداث أشكال جديدة و ، في نهاية الأمر، على ادراجها ضمن الذخائر القومية.

## حواشي الفصل الخامس عشر

- ١ - من الواضح تماماً إننا إذ تتحدث عن الفن الإسلامي نجد انفسنا مضطربين إلى الاقتصار على العموميات. ومن الممكن للعديد من الحالات الخاصة أن تتعارض مع ما نقوله.
- ٢ - إن مسجد الأمويين في دمشق، الذي بني في عام ٧١٤، هو أول أكبر مسجد إسلامي في العالم الإسلامي مع مسجد المدينة. فهو يضم، إلى جانب الصحن ذي الأروقة الثلاثة، ثلاثة أجنحة متوازية على الحائط القبلي الذي يخترق مجازاً قاطعاً واسعاً وعالياً يؤدي إلى المحراب.
- ٣ - التيموريون : عائلة من الأمراء الاتراك المُتحدين من تيمور لنك (١٣٧٠ - ١٤٠٥) الذين سادوا في آسيا الوسطى (سرقنة، هراة، الخ) حتى عام ١٥٠٦. الصفويون : سلالة حاكمة لایران سادت من عام ١٥٠٢ إلى عام ١٧٣٦. المغول الكبار: سلالة حاكمة من أصل تركي (تيموري) حكمت الهند من عام ١٥٢٦ إلى عام ١٨٥٨.. وبالنسبة لشكل القباب، انظر بشكل خاص جور - اي - مير في سرقنة، ومسجد شاه اصبهان (مسجد الإمام اليم)، ومسجد الجمعة في دلهي.
- ٤ - الأرتوكيون : عائلة تركية حكمت عدة مدن في الشرق الأدنى (ديار بكر، هاردين، مايافاريقين) من أواخر القرن الحادى عشر إلى مستهل القرن الخامس عشر.
- ٥ - اليوغور : اتراك من سين - كيانج (شينجيانج = تركستان الصينية)، أتباع لبيانات مختلفة (اليونية، المانوية، النسطورية، الخ)، اشتهروا على نحو خاص برسومهم وبمخطوطاتهم.
- ٦ - يمكننا مقارنتها بأعظم قباب العالم : قبة كنيسة القديس بولس في لندن (و قطرها ٤٦ متراً)، قبة پانثيون أجريبا (و قطرها ٤٣,٥٠ متراً) قبة كنيسة سان بيير في روما (و قطرها ٤٢ متراً على ارتفاع ١٢٣ متراً). أما أجمل القباب الفرنسية، وهي قبة «اديز

إنثاليد»، فقطرها ٢٥ متراً. وأكبر قبة هي قبة مقبرة بيچاپور (الهند)، الجول جومباد، التي تغطي ١٦٠٠ متراً مربعاً.

٧ - هناك على أية حال «بحث» سابق: جامع فاتح باشا في ديار بكر، الذي بني، بقبة مركبة وأربعة أنصاف قباب، في ١٥٦٦ - ١٥٢٠.

٨ - انتهى استعيد هنا الأفكار الرئيسية التي وجدت تطويراً لها في الفصل الرابع من كتابي :

The Great Arab Cities in the 16th- 18 th

Centuries, An Introduction, New York

University Press, 1984, pp. 91 - 136

Marcel COLOMBE, La Vie au Caire

- ٩

au Xviiiie Siecle, Le Caire, 1951, 1.

Edmond PAUTY, "Étude Sur Les monuments

de L'Egypte de la période ottomane", Comité de conservation, 37, Le  
Caire, 1933 - 1935, P.275

Michael ROGERS, article "Kahira", Encyclopédie de L'Islam, second -١.  
édition, Leyde - PARIS, 1978, 1V, pp.455,458

J.A.Williams, " The monuments of Ottoman Cairo", dans Colloque in-- ١١  
ternational sur L'histoire du Caire, D.D.R., n.d., p.458

- ١٢ - حول هذه المشكلات..، انظر:

G.GODWIN, A HISTORY of Ottoman Architecture, Londres, 1971;

A.GABRIEL, " Les Mosquées de CONSTANTINOPLE", Syria, 1926

١٣- أن الحالة الأكثر تميزاً هي حالة طرابلس الغرب حيث لا يتميز الوجود العثماني، الذي دام ثلاثة قرون ونصف قرن، بتأثير محسوس على تخطيط العمارة الدينية. وعلى مدار هذه الفترة كلها بنيت طرابلس الغرب الدينية وفق الأسلوب، "الليبي" بشكل نموذجي، للمسجد ذي القباب المتعددة، انظر:

Gaspare MESSANA, Originalité de L'architecture musulmane Libyenne, Libye - Tunisie, 1977; Ali masoud El BALLUSH, A HISTORY of Libyan Mosque Architecture, during the Ottman and Karamanli PERIOD, Tripoli, 1984

١٤- حول آثار القاهرة، يظل العمل الأساسي هو عمل:

L.HAUTECOEUR et G. WIET, les Mosquées du CAIRE, 2 vol., Paris, 1932

انظر أيضاً مقالات أ. بوتي وج. أ. ويليامز و. روجرز التي اسلفنا الاستشهاد بها.

M.ROGERS, op.cit,P. 455

-١٥

WILLIAMS, op. cit., pp.456-457

-١٦

١٧- ما تزال هذه الآثار تفتقر إلى الدراسات التي تستحقها، انظر:

G.MARCAIS, L' Architecture musulmane d' Occident, PARIS,1954.

A. RAYMOND, "les fontaines publiques (sabil) du Caire", Annales islamologiques, 15 (1979). -١٨



## الفصل السادس عشر

# الحياة الفكرية والثقافية في الإمبراطورية العثمانية

بقلم : لوه بازان

اننا نسمى بـ «الإمبراطورية» تلك الدولة العظمى المطلة على البحر المتوسط التي سمت نفسها دائماً، حتى نهايتها، بـ «الدولة العثمانية»، للإشارة بشكل مناسب إلى أنها قد وجدت، تحت قيادة تركية، جماعات سكانية عديدة، ذات لغات وديانات وثقافات متباعدة، تجاورت فيها غالباً ما امتنجت على مدار قرون: أتراكاً، وعرباً وأكراداً ويونانيين وأرمن وسلاميين ولاتينيين وألبانيين، أخ، مسلمين ومسيحيين من شتى الملل، ويهوداً ...

والاضطلاع بتاريخ ثقافي لجميع هذه الجماعات السكانية من شأنه أن يكون مهمة جد معقدة، لا تكفى للوفاء بها عدة حيوانات إنسانية، بحيث إننا نجد أنفسنا مضطربين هنا إلى الاقتصار على اعطاء لحة، ناقصة بالضرورة ولا تستحضر غير وقائع أساسية للتاريخ الفكري والثقافي العثماني في تجلياته المرتبطة باللغة التركية وبالفكر الإسلامي.

وهذا التاريخ نفسه يتميز، كما هو الحال في أيام إمبراطورية عظمى، بصهر قيم ثقافية متباعدة صيغت بين الشعب الموحدة تحت قيادة مؤسسيها في ثقافة خاصة بهم. ويتعلق الأمر هنا بتركيب واسع، كذلك التركيب الذي تنتجه الدول الكبرى المتعددة القوميات في الأزمنة القديمة أو الحديثة، والذي لا يعتبر مجرد جمع لحاصل مكوناتها، بل يقود إلى خلق ثقافة أصلية، ذات ثراء عظيم، تحقق

الانسجام بين عناصر كانت قبل ذلك غير منسجمة، وتكتسب، بحكم ذلك نفسه، قدرة قوية على الانتشار.

## مكونات الثقافة التركية قبل الإسلامية

حتى نفهم تاريخ هذه الثقافة التركية العثمانية، لابد من العودة إلى الوراء، حتى نتذكر الخصائص الرئيسية لمكونيها الأوليين: ثقافة الأتراك قبل الإسلامية قبل وصولهم إلى الأناضول، والثقافة الإسلامية، المركبة بالفعل، لكونها عربية - فارسية وليس عربية خالصة، والتي توصلوا إلى تعمّلها شيئاً فشيئاً، ليس عبر استعارة شاملة، بل عبر موائمة بطيئة، عندما أصبحوا مسلمين. ولابد أيضاً، في مرحلة ثانية (لن تكون الأخيرة)، من مراعاة الثقافة البيزنطية للإمبراطورية الرومانية الشرقية، التي سادت قبل توسعهم، في أقاليم آسيا الصغرى والبلقان حيث تتحول إمارة العثمانيين الصغيرة، حتى الاستيلاء على القسطنطينية في عام ١٤٥٣، إلى دولة أولى متعددة القوميات سرعان ما سوف تصبح إمبراطورية.

إن القبائل التركية البدوية لوسط آسيا، في شرقى بحر قزوين، والتي سوف تشكل شبه اجمالي الوحدات والقواعد العسكرية التي كفلت، باسم الإسلام، فتح آسيا الصغرى المسيحية، كانت تتبع إلى اتحاد الأوغوز. وهذا الاتحاد، الذي يتميز ببنية جد مرنة، يستمد أصوله من الاتحاد القديم لـ «الأغوز التسعة» (توكوز-أوغوز) الذي تشكل في شمالي منغوليا في مستهل القرن السابع وكان تابعاً، في أوقات مختلفة، لأول إمبراطورية بدوية تحمل اسم الترك، وهي إمبراطورية الأتراك الشرقيين (كوك - ترك)، التي امتد ملوكها من سور الصين إلى جبال آلتاي (مهد قوتهم) منذ منتصف القرن السادس. وعلى مسافة أبعد جهة الغرب، سرعان ما سوف تمارس قبائل تحت قيادة الأخ الأصغر مؤسسى هذه الإمبراطورية هيمونتها في آسيا الوسطى حتى الحوض الأعلى للأوكسوس (أمو - داريا) والواقع أن هيبة

هؤلاء الأتراك، الشرقيين والغربيين، الذين سوف يتذكرون لأنفسهم كتابة خاصة وسوف يسيطرون على طرق القوافل التي تربط الصين بفارس وبالإمبراطورية البيزنطية، سوف تكون هيبة جد ملحوظة بحيث أن غالبية الشعوب المنتسبة إلى الأسرة اللغوية ذاتها سوف تحصل على اسم الأتراك أو سوف تتبنّاه.

تلك كانت حالة الأوغوز، وكذلك حالة أحدى قبائلهم القديمة، وهي قبيلة الأويغور (أويغور)، التي سادت بعد الأتراك على منغوليا (٧٤٤ - ٨٤٠)، ثم انسحب صوب واحة سين - كيانج الحالية، حيث تطورت، في اتحاد مع الجماعات السكانية الهندو-أوروبية المحلية، حضارة رائعة مستقرة (غير رعوية)، تتميز بالتعايش السلمي بين المانوية، والبوذية (ديانة الأغلبية) والمسيحية النسطورية، التي تضاف مؤثراتها الثقافية المتنوعة إلى التأثير الثقافي، جد القوى، الذي تمارسه الصين.

وخلال القرن الذي سبق دخولهم الجماعي إلى الأناضول، كان الأوغوز منظمين على شكل قبائل مستقلة نسبياً، وذات مراتبة داخلية محكمة، كانت ترتحل في سهوب آسيا الوسطى في شمال إيران، وكانت انشطتهم (شأنها في ذلك شأن أنشطة أحفادهم المباشرين، التركمانيين) أنشطة رعوية وحربية بشكل أساسي. وقد ظلت تقاليدهم قريبة من تقاليد الأتراك الشرقيين. أوغوز منغوليا القدماء، التي استبقوا منها نوع الحياة، وكذلك القيم الأخلاقية (والتي تعتبر الشجاعة أعلىها شأنها) وغالبية المعتقدات «الوثنية»: الأرواحية من النمط الشامانى، المتعايشة مع دين السماء المقدسة، تينجرى، واهبة القوة والنصر. أما الأديان التي كانت قد تقاسمت عطف الأويغور، المماطلين لهم (المانوية، البوذية، المسيحية النسطورية)، فهي لم تطبع ثقافتهم إلا بآثار متفرقة قليلة. وأما الإسلام، على أية حال، فإنه لم يكن قد تغلغل بعد في صفوفهم إلا بشكل نادر وسطحى.

وهذا الإسلام الذي يصل إليهم تحت شكله العربي - الفارسي، يمس أولئك الذين يعملون من بينهم، وعدهم يتزايد نمواً خلال القرن الحادى عشر، كمرتزقة في جيوش مختلف الدول الإسلامية، حيث يجري تقديرهم تقديرًا فاتحًا لشجاعتهم، ولقوة فرسانهم. وهذه الكفاعة العسكرية تسمح لبعضهم بالإستيلاء على السلطة. وهكذا ففي عام ١٠٥٨ يفوض خليفة بغداد سلطته الزمنية لطغروه بك، زعيم قبيلة الكنيني، الذي أصبح سيداً لإيران والعراق، وأسس سلاسة السلاجقة. وفي المقابل، فإن السلاجقة، مع أوغوزهم الخاسين، يصبحون، ضد الشيعية، أنصاراً للإسلام السنى، الذي سرعان ما ينشرونه في آسيا الصغرى المسيحية، باسم الجهاد. وذلك هو الأصل التاريخي لسيطرة الإسلام السنى، الدين الرسمي، في الإمبراطورية العثمانية التي سوف تنشأ في المستقبل.

وسرعان ما سوف يتم استيعاب سلاجقة إيران في الثقافة العربية - الفارسية، التي تشكل تركيبياً بين الإسلام وتقاليد إيران، وسوف تلعب دوراً محورياً في القرن التالي في التطور الفكري والثقافي للدول ذات القيادة التركية في الأناضول، ثم في الدولة العثمانية. ومن المناسب هنا رصد الأهمية الملحوظة، عند سلاجقة «بلاد الروم»، ثم في البيilikات، التي تتخذها الثقافة العربية - الفارسية، على الأقل في الأوساط القيادية والفكرية. فهنا لا تعتبر التقاليد التركية بشكل محدد، المؤسلمة إلى هذا الحد أو ذاك، حية إلا عند بدو الأوغوز الذين يسمعون منذ ذلك الحين بالتركمانيين. فالعربية هي لغة الدين والقانون والعلم. أما الفارسية فهي لغة الإدارة المدنية والبلاط، ومن حيث الأساس، الأدب، وخاصة الشعر. أما التركية، على الرغم من أن نسبة متزايدة من السكان تتكلم بها، فإنها تظل في مرحلة لغة شفهية، تميز الأوغوز الرحل والمستقررين، وتظل محدودة الانتشار في المدن، كما يشهد على ذلك قول ماثور قديم: «عندما يصل كلب التركي إلى المدينة فإنه ينبع بالفارسية». وسوف يتعين الانتظار حتى أواخر القرن الثالث عشر، بعد الغزو

المغولى وتدمير الدولة السلچوقية ذات الطابع الإیرانی، واللذین ترتب علیہما تدفق جدید للأتراك من آسیا الوسطی، حتی تبدأ التركية في الظهور كلغة أدبية. وتظل نتاجاتها الفنية ضمن مجال الفولكلور الأوغوزي والذی يتمثل نموذجه الوحید، الرائع من جهة أخرى، الذی وصل الینا، فی مجموعة الحکایات الملحمیة، النثریة المترنجة بالشعر، والمجموعة فی كتاب دیدی کورکوت، حيث تُروی، إلى جانب الأساطیر، ومن بينها أسطورة السیکلوب، المأثر الحربیة السامیة للأوغوز المقاتلين فی سبیل الإسلام، وإن كانوا يظلون دائمًا مخلصین لتقاليدهم القبلیة قبل الإسلامیة، حتی فی القرن الرابع عشر.

أما فيما يتعلق بالأساس البيزنطي - الأناضولي للثقافة التركية قبل العثمانية، فعلى الرغم من كونه بالغ الوضوح في العمارة، فإنه يظهر بشكل أقل وضوحاً في الحياة الفكرية، المصطبغة أساساً بالتراث الإسلامي العربي - الفارسي، والذی لم تكن المؤثرات الهيلينية من جهة أخرى غائبة عنه. على أن بالإمكان رصده استناداً إلى عدد من المؤشرات المتفرقة: فما تزال لدينا بعض الأشعار المكتوبة باليونانية (إلى جانب أشعار مكتوبة بالتركية) للشاعر الصوفى الكبير «الرومی» (أی الأناضولي) مولانا جلال الدين الرومي، الذي مات في عام ۱۲۷۳، كما أن التوافق مع حکایة پوليفيم الهومیرية، في عدة تفاصیل هامة، لأسطورة السیکلوب الواردة في كتاب دیدی کورکوت، يشير إلى انتقال شفهي بعيد للحکایة اليونانية إلى الوسط الأوغوزي.

## ترتیک ثقافۃ إسلامیة توسع اللغة التركية

يکمن غزو المغول الذین یستولون فی منتصف القرن الثالث عشر علی الدولة السلاجوقیة فی ایران ويخضعون سلاجقة الأناضول فی أساس تغيرات اجتماعية

ثقافية عميقة، فالأضعف، ثم الدمار الذي سوف ينزل بسلطة ذات طابع ايراني واضح، والوصول، خلف المغول، لمجموعات جديدة من الرحل الأتراك، والقلائل المتواصلة التي سوف تجتاح المنطقة، والتي سرعان ما تنقسم إلى امارات متنافسة، سوف يتربّ عليها تراجع للثقافة العربية – الفارسية الرفيعة في مجل الأناضول الإسلامية، لحساب ثقافة جديدة، شعبية أو شبه شعبية، ذات تعبير تركي. ومن جهة أخرى فإن تقلب الزمن يستثير جيشاناً لنزعة صوفية، مصطبقة غالباً بأفكار مهروطة مع وصول دراويش أتراك بدو من آسيا الصغرى.

وعندئذ يحدث توسيع اللغة التركية، بما في ذلك في المدن، بما يخلق في نهاية الأمر الحاجة إلى الكتابة. وفي تلك الأنواع من الجامعات الإسلامية المتمثلة في المدارس التي أنشأها السلاجقة وقاموا بتطويرها إلى حد بعيد، كانت اللغتان الوحيدتان اللتان يجري تدريسهما هما العربية والفارسية، واللتان كانت الدراسة الجادة بهما ضرورية وكافية في أن واحد للحصول ليس فقط على المعارف الفقهية في مختلف تخصصاتها (ومن بينها الشريعة والقضاء)، بل وعلى جميع العلوم المعتبرة في العالم الإسلامي. وكانت ثقافة المتعلمين، أكانت دينية أم أدبية أم علمية، عربية وفارسية. أما التركية، التي ينظر إليها بوصفها لغة عامية تفتقر إلى الأهمية الفكرية، فلم تكن تدرَّسُ بالمرة.

وفي هذا الصدد، نجد أن الأناضول المسلمة لم تكن قد سلكت بعد الطريق الذي شقه منذ القرن الحادى عشر المتعلمون الأتراك في آسيا الوسطى الذين كانوا قد شرعوا، في ظل سلالة الكاراخانيين الحاكمة السائدة آنذاك في كاشجار في سمرقند وبخارى، في كتابة التركية بحروف عربية وانتاج أعمال هامة. وعلى الرغم من ان أية شهادة تاريخية لا تسمح بتأكيد ان ابداع لغة أدبية تركية، في الأناضول في النصف الثاني من القرن الثالث عشر، ينبعق عن تأثير مباشر للتركية

الكاراخانية، فمن الممكن افتراض تأثير غير مباشر وجزئي لاحداهما على الأخرى، ليس فقط بحكم التشابه الكبير للشكل الذي جرى به تطوير في التركية لتييمات متماثلة للدعاية الدينية جد مصتبقة بالصوفية، وإنما أيضاً بحكم ما يتصل على ضوء مقارنة لغوية.

وأياً كان الأمر فإن لغة مكتوبة، كلغة الكتاب الأتراء الأناضوليين الأوائل، تظهر دفعة واحدة بوصفها متطرفة فكريًا لا يمكن أن تكون قد انبثقت عبر معجزة من لهجات البدو الأوغوز ويلزم أن تتصور لها، علامة على ثراء ثقافي عربي - فارسي واضح، تراثاً أدبياً سابقاً ماذا تعبير تركي وفكراً متأسلاً، كتراث الكاراخانيين.

## الأدب الصوفي

لأجل غايات دينية أساساً يجري في البداية استخدام لغة تركية مكتوبة في الأناضول، وذلك في عصر كانت الفارسية ما تزال فيه، في كل مكان تقريباً، لغة المتعلمين والإدارة. ويشار إلى إدخال التركية من حيث كونها لغةإدارية، في عام ١٢٧٧، في امارة محمد كرمان أوغلو، الذي ساد في قونية، بوصفه تجديداً ملحوظاً. إلا أنه سعياً إلى نشر الإسلام وإلى تعميق الإيمان الإسلامي في الوسط التركي سوف يكتب الكتاب الأوائل باللغة التي أصبحت لغة الجزء الأكبر من السكان.

وبينما كان مولانا جلال الدين الرومي قد كتب جميع مؤلفاته الكبرى بالفارسية أو بالعربية، فإن ابنه سلطان وليد (١٢٢٦ - ١٣١٢)، الذي خلفه كزعيم روحي لطريقة المولوية، قد بذل جهداً لكي يكتب، بشكل متباين في نصوصه المكتوبة بالفارسية، مائة قصيدة تركية (لم يصل إلينا من مولانا غير ٣٥ قصيدة)، ترتبط مصادرها من جهة أخرى بمصادر الهمام الشاعر الفارسي.

و قبل ذلك، نحو عام ١٢٣٠، كان درويش من مرتبة أقل، هو أحمد الفقيه، قد ألف قصيدة بالتركية جد طويلة حول تقلب الأحوال على الأرض، هي التشريح فامة (كتاب التقلبات) والعمل الأطول، والأكثر ركاكاً أيضاً، هو عمل شياد حمزة، الذي ربما كان أحد أتباعه.

والواقع أن مرحلة تالية للغة والثقافة الأدبيتين في الأناضول قبل العثمانية هي التي تبرز الشاعر الكبير الوحيد لذلك العصر، يونس ايمري، الذي، وفقاً للبيانات التاريخية الأكثر رجحانًا، سوف يولد نحو عام ١٢٤٠ ويموت في الثمانين من عمره في عام ١٣٢٠. ويعتبر مسقط رأسه غير معروف، إلا أننا نعرف أنه كان من اتباع الدرويش تابدوك بابا، الذي أقام في منطقة نهر ساكاريا، على مسافة شبه متساوية من أنقرة وايسكىشىهير. ومن ثم فإنه قد قضى في الشمال - الغربي لوسط الأناضول فترة التلمذة الصوفية، في وسط إسلامي يتميز باتجاه باطنى قوى. ثم قضى فيما بعد حياة درويش متوجل عبر الأناضول، خاصة في إقليمي قونيه وقىصرية. وخلافاً للإسطورة (الحديثة) التي تريد أن يجعل منه فلاحاً عبقرياً، وإن كان شبه أمي، فإن الشعر الدينى الرفيع الذى يهيمن فى عمله يدل بوضوح على ثقافة فقهية وأدبية رفيعة، أرقى بكثير من ثقافة شياد حمزة، مثلاً. فهو يستخدم فيه بشكل وفير وغنى بالمعارف المعجم العربى - الفارسى، ويشير فيه، بين آخرين من ملهميه، إلى مولانا، الذى تمكن من التعرف عليه فى قونيه. لكنه قد كتب أيضاً، بلغة تركية مأكولة، قصائد يمكن فهمها من جانب الجمهور الشعبى، ما تزال تسمع حتى أيامنا فى تركيا، حيث لم تفقد شيئاً من شهرتها.

و يتمثل أحدى المآثر الكبرى لهذا الشاعر الملهم فى أصالته الثقافية. فهو يستخدم القوالب الأدبية لصوفية عصره استخداماً معتدلاً، لكنه يبدع، بالتركية، صوراً جديدة. وإن يضفى على رسالته الدينية غنائمة حقيقة، تعبّر عن المشاعر العميقـة، وعن آلام وأمال شعب تعرض للمحن القاسية المترقبة على الغزو المغولى،

يستحضر بحرية مجريات الحياة اليومية وحياة الفلاح الشاقة. وفي نهاية الأمر يتخلّى عن الشكل المعقد للشعر العروضي، لكي يلجاً إلى شعر شعبي مقطعي، وصوفيته التي يجتمع فيها حب الرب مع حب الإنسانية (دون حصر ديني أو عرقي)، والتي تتميّز أحياناً بنبرات حلولية، تعبر عن نفسها بشكل مألف ويرموز ملموسة.

وفي حين أن أعمال معاصريه في الأدب التركي لاتهم بعد غير عدد قليل من المثقفين، فإن أعمال يونس ايمري - أو المتاح منها أكثر من سواه على الأقل - تواصل الحياة في الوعي القومي لتركيا. والواقع أن شعبيته، التي تتزايد على مر العصور، قد جعلت منه شخصية أسطورية، وتضاف إلى مجموعاته الشعرية قصائد منحولة كثيرة، موفقة في الأغلب. وقد أصبح أحد قديسين الدين الشعبي، وتتنازع تسع دساكر في الأناضول على شرف حيازة ضريحه. وإذا كان قدحظى بالتبجيل، في الإمبراطورية العثمانية، من جانب عدة طرق صوفية، سنية أو مهرطقه، فإنه يحظى اليوم بالمجيد في تركيا الجمهورية والعلمانية.

وإذا كانت شهرة يونس ايمري قد طمست بسرعة شهرة معاصريه وخلفائه المباشرين، فسوف يكون من الحيف اعتباره النبراس الوحيد لعصره. فالواقع أن نهاية القرن الثالث عشر وبداية القرن الرابع عشر تتميزان بنهاية للأدب التركي في الأناضول. وما لا جدال فيه أن تحول مغول ايران، نحو عام ١٣٠٠، إلى الإسلام وإنشاء إمارات تركية، في آسيا الصغرى، على أنقاض دولة بلاد الروم السلچوقية، كان عدد منها مسرحاً لميلاد فكري وثقافي حقيقي جديد، تشكل عوامل مواتية لتنمية الأنشطة الفكرية في مجال چيوبوليتكي يجرى تطريمه منذ ذلك الحين بشكل عميق.

وفي كيرشيهير، التي تسمى آنذاك بجولشيهير، «مدينة الورود»، انجز الشاعر جولشيهير - المرتبط بطريقة الآخى (الأخوة) الصوفية والفروسيّة - في عام ١٣١٧، اقتباساً تركياً لكتاب «منطق الطير» الذي كتبه فريد الدين العطار الفارسي. وهو يضيف إليه نبذة ذات أهمية اجتماعية - تاريخية حول المبادئ الأخلاقية لطريقة الآخى وتنظيمها. كما أنه مؤلف قصائد غنائية قصيرة.

أما عاشق باشا (١٢٧١ - ١٢٢٢)، ابن أخي مؤسس طريقة البابائين المهرطقة، والذي عاش هو أيضاً في كيرشيهير، فهو مؤلف قصيدة متبحرة من ١٥٠٠ بيت، هي قصيدة «غريب نامه»، (كتاب الحاج)، التي يشرح فيها أفكار نزعة صوفية فلسفية مؤكداً على وحدة الأديان الداعية إلى التوحيد الالهي.

### الأعمال النثرية الأولى. توسيع الثقافة

في الوقت نفسه، يتطور النثر التركي في الأناضول، وذلك بشكل أساسى تحت شكل ترجمات حرة إلى هذا الحد أو ذاك لنصوص فارسية (ولنصوص عربية). بشكل أكثر ندرة). وهكذا، فإن قول مسعود يهدى إلى أمور، أمير آيدين (١٣٣٩ - ١٣٤٨)، ترجمته، التي قام بها عن الفارسية، لكتاب كليلة ودمنة، وهو مجموعة حكايات ذات أصل هندي. الواقع أن النماذج الباقيّة من هذا العصر الأول للنثر التركي الأناضولي تعتبر مكرسة لجنس الحكاية الأدبي، خاصة للحكايات الباعة على التقى والتي تروي حياة الأنبياء. وسوف يتبعن الانتظار إلى بدايات العصر العثماني حتى نشهد تنوعاً لموضوعات هذا الجنس الأدبي.

ومنذ أن تكسب الإماراة التي أسسها عثمان في شمال غربي الأناضول ركيزة هامة مع الاستيلاء على بورصا (١٣٢٦) ثم على نيقيه (١٣٣٠ - ١٣٣١)، يتخذ أدباء عدييون موقف الولاء للحكام العثمانيين. تلك كانت بداية ما يمكن منذ ذلك الحين تسميته بالأدب العثماني.

وهكذا فبعد أن أنجز أحمرى (١٣٣٥ - ١٤١٣) في عام ١٣٩٠ كتاب الأسكندر (اسكندر نامه) الذي كتبه لأمير چيرميان، أهداه إلى سليمان العثماني، المطالب بالعرش في فترة الانتقال التي تلت موت بايزيد الأول في عام ١٤٠٢. ويستلهم هذا العمل عمل نظامي الفارسي، الذي يجرى تحويره في آن واحد في اتجاه روائي وفي اتجاه تاريخي عن طريق إدخال تاريخ عالمي يجرى تكريسه ٣٠٠ بيت فيه للعثمانيين. ويعتبر ذلك، بشكل ما، بحثاً أول في الكتابة التاريخية العثمانية.

وينجز سليمان شلبى في بورصا، عاصمة الامبراطورية، في عام ١٤٠٩، قصيدة العظيمة عن مولد (النبي محمد)، وهي قصيدة المولد، التي ما تزال تنشد في تركيا، منذ قرون، في كل ذكرى سنوية لهذا المولد (١٢ ربيع الأول من التقويم الإسلامي) وبعد أربعين يوماً من موت مسلم. وهذه القصيدة، بدلاً من أن تكون سيرة، تعتبر تمجيداً لشخص النبي غير العادى، الذي يشكل تجسيداً لما هو مقدس، وهو تمجيد متاثر بالنزعية الصوفية مع بقائه ضمن حدود الأرثوذكسيّة السنّية.

وليس من شأن الحديث عن الحياة الثقافية أن يقتصر على الأدب. ومما يؤسف له أننا لا نملك غير معلومات جد طفيفة عن أنشطة الفكر العلمي التركي في الأناضول قبل العثمانية ومن ثم نجد أنفسنا مضطرين إلى الاقتصر على عدد قليل من العلامات ذات الدلالة.

يذهب التراث إلى أن أول مدرسة عثمانية قد أسسها أورخان بك نحو عام ١٣٣٠. وكما هو الحال في المدارس السلجوقيّة، فقد تم فيها (علاوة على تدريس العربية وربما الفارسية) تدريس علوم الدين والفقه الشرعي الإسلامي والمنطق والميتافيزيقا والفلك والرياضيات والطب. وقد تأسست مدرسة ثانية بعد ذلك بوقت

قصير في بورصا . وكان لدى المثقفين المسلمين إمكانية الدراسة في أماكن أخرى من الديار الإسلامية، وهكذا فإن داود القيصري، أول عميد لمدرسة نيسى، كان قد تلقى تعليمه في القاهرة. كما كان العلماء يقومون بالترحال بحرية، وعلى سبيل المثال فإن عالم الفلك قاضي زاده ( ١٣٥٧ - ١٤١٢ ) من بمدرسة بورصا، ثم أنهى حياته العملية كعميد لمدرسة سمرقند حيث شارك في وضع جداول أولج بج الفلكية الشهيرة . كما كتب بالعربية مبحثاً في الهندسة . أما حاجي باشا، وهو من قونيا، فقد أنهى دراسة الطب في مصر ومارس الطب فيها، ثم عاد إلى الأناضول حيث أنسج عام ١٣٨٠ بحثه الشهير بالعربية : "شفاء الأمراض وعلاج الأوجاع " وأتبعه ببحث مماثل باللغة التركية.

وهكذا فإنه كان هناك في الأناضول ، قبل التوسيع الكبير للعثمانيين نشاط فكري وثقافي حيّ ، لم يكن معروفاً بدرجة كافية ، وهو يمثل محصلة للتقاليد الإسلامية، العربية – الفارسية، وللعقربية التركية، وذلك في مناخ ديني سعى التأثير الصوفي إلى تحريره.

## الكلاسيكية العثمانية استمرارية ثقافية تركية

في منتصف القرن الرابع عشر، الذي شهد ثقافة إسلامية تركية جديدة تتطور ، وتكتسب ملامح دقيقة في الأناضول ، عبر العثمانيون المضائق ومرروا بأوروبا . ومنذ عام ١٣٦٥ أقام مراد الأول عاصمته في أندرنيبول (إدرينا) ، ثم اتخذ بعد ذلك بقليل لقب السلطان. و تتحول الإماراة الصغيرة إلى امبراطورية تمتد بشكل متواز في أوروبا وأسيا الداخلية . أما القسطنطينية التي حوصلت أكثر من مرة

يجري فتحها في عام ١٤٥٣ على يد محمد الثاني، وبعد ذلك بثلاثين سنة، سوف يحتل العثمانيون شبه إجمالي شبه جزيرة البلقان، من فالاشيا إلى البيلوبونيز ومن البحر الأسود إلى البحر الأدربياتي. وخلال القرنين السادس عشر والسابع عشر، تمتد الإمبراطورية العثمانية في أوروبا حتى المجر؛ وفي آسيا في العراق وسوريا وفلسطين؛ وفي أفريقيا في مصر ولibia وتونس وشمال الجزائر.

وهو ما يعني تنوع الجماعات السكانية والأديان واللغات والثقافات التي تتعيش في هذا الكيان الجيوسياسي الواسع. ويمكن للمرء توقيع امتزاج فكري وثقافي عظيم يؤدي إلى انصهار ما يشهد فيه العنصر التركي إما تحولاً عميقاً أو، على الأضد من ذلك، فرضاً واسعاً له. لكن شيئاً من ذلك لم يحدث. وصحيح أنه كانت هناك، عبر مؤثرات متبادلة، درجة معينة من التوحيد في مختلف مجالات الحياة العادمة: السكن، الملبس، أصناف المأكولات، الحرف، العمارة، الفنون الزخرفية، الموسيقى، الخ، وتبادلات لغوية عديدة، حيث تغلغل المعجم التركي بشكل واسع في غالبية لغات الإمبراطورية، وحيث غزت المفردات العربية معجم التركية المكتوبة. كما كانت هناك، في مناطق محددة، موجات تحول إلى اعتناق الإسلام، كما في البوسنة وفي ألبانيا وجزر استيطان تركي صغيرة في كل مكان إلى حد ما. لكن شعوب الإمبراطورية العثمانية المختلفة، من حيث الأساس، سوف تحافظ بلغاتها وتقاليدها الثقافية، وفي أغلب الحالات بدياناتها، ويشعر قومي معين يصبح، إذ يتآجج، بين المسيحيين، خلال القرن التاسع عشر، أحد الأسباب الرئيسية للتمزق النهائي.

وفيما يتعلق بالأتراء، الذين تعودوا بالفعل منذ عدة قرون، في الأناضول، على الصلات مع الشعوب الأخرى والثقافات الأخرى، فإنهم سوف يظلون في مجلهم متعلقين تعلقاً عميقاً بتقاليدهم ودياناتهم وبلغتهم. وإذا كان صحيحاً أنهم سوف

يتبنون، في حياتهم المادية، وتقنياتهم وبعض فنونهم وتطورهم الاقتصادي وفي جانب من ادارتهم عناصر دخيلة عديدة، وإذا كان صحيحاً بدرجة مساوية ان استعدادهم الموروث للارتباط بغير الأتراك لم يكف عن خلطهم عرقياً بالسكان المحليين (وإن كان دائماً في الاتجاه نفسه، عن طريق اتخاذ زوجات)، فإنهم على الرغم من ذلك، وحتى العقود الأولى للقرن التاسع عشر لم يغيروا بشكل عميق أساليب تفكيرهم، ذلك أن معتقداتهم، ومفهومهم عن العالم وعن المجتمع، واتجاهاتهم الفكرية، وأنواعهم الأدبية والفنية، وحساسيتهم لم تتطور كثيراً (فيما عدا استثناءات فردية قليلة) قياساً إلى ما يمكن رصده لدى أسلافهم الأناضوليين في مستهل القرن الخامس عشر. فالمؤثرات التي أمكن لهم التعرض لها هنا أو هناك من جانب أوروبا المسيحية لم تكن غير مؤثرات سطحية و، من جهة أخرى، فإن شعورهم العميق بالتضامن، من حيث كونهم مسلمين، مع عرب الإمبراطورية لم يؤد (اللهم إلا في المعجم المثقف) إلى تعريب الثقافة التركية الإسلامية، حيث حافظت الثقافة العربية، من جهتها، على أصولها.

ومن ثم فإن الإستمرارية هي التي تتغلب في التطور الفكري والثقافي للإمبراطورية العثمانية، ولا يمكن للمرء فهم ذلك بشكل تام دون الرجوع إلى حضارة التركيب التي تشكلت في الأناضول السلجوقية قبل العثمانية.

### بدايات حياة ثقافية إمبراطورية

مع اقامة بلاط السلاطين، بعد الفتح، في القسطنطينية، التي أصبحت تسمى اسطنبول، تأخذ الحياة الثقافية العثمانية بعدها جديداً: فهذه الحياة التي كانت إقليمية إلى هذا الحد أو ذاك في بورصا، ثم في ادرنة، تصبح منذ ذلك الحين إمبراطورية وتنتظم حول مركز مهيب، يقع بشكل يدعو إلى الاعجاب بين أوروبا وأسيا.

والواقع أن محمد الثاني، الفاتح، وهو نفسه مثقف ممتاز، وشاعر، على دراية جيدة بالعربية وبالفارسية وواسع الاهتمام بالإلهيات وبالعلوم، سوف يعمل بشكل منهجي على تحويل عاصمته إلى بؤرة فكرية عظيمة. وقد تمثلت أحدي مهامه الأولى في اصلاح المدارس، بتقسيمها إلى كليتين بما يتمشى مع مستويين من مستويات المعرفة. وفي هاتين الكليتين، يجرى تدريس العربية والفارسية والإلهيات والشريعة الإسلامية والمنطق والحساب والفلك والطب. وهو يُؤسس، علامة على ذلك، في اسطنبول، جامعة كبيرة من ثمانى كليات، ويستدعي إليها أفضل العلماء المسلمين، مع اتحاده تعليم الطب على أية حال لمارسين من جميع الطوائف (خاصة اليهود). ويجرى الحق مستشفى بكلية الطب، وقد جرى إعداد بحث ضخم بالتركية في الجراحة، مصور بالمنمنمات، وأهداؤه إلى السلطان في عام ١٤٦٥ (وهو يستعيد العمل الشهير الذي أعده الزهراوى بالعربية). كما تمت ترجمة مؤلفات علمية أو تاريخية يونانية مختلفة إلى العربية أو إلى الفارسية. وقد أبدى محمد الفاتح اهتماماً حيوياً بال المسيحية و(مع بقائه مسلماً صالحاً) بالحضارة الغربية؛ وقد استدعي إلى بلاده عدة مثقفين وفنانين إيطاليين، من بينهم الرسام چنتيل بيللينى، الذي خلف بورتريها رائعاً له.

وإذا كان مما لا مراء فيه أنه كانت هناك، بالنسبة لصناعة وتنوع الآلات، اضافات أوروبية إلى التراث الموسيقى التركي، الواضح الانتماء، في مؤلفاته الرصينة، إلى تراث العالمين العربي والإيراني، فإننا قلما نستطيع رصد تأثير غربي في التطور المتزايد الرهافة للموسيقى العثمانية، خاصة الموسيقى الاوركسترالية، المرتبطة ارتباطاً حميمًا بأفراح البلاط، أو بإحياء الاحتفالات الرسمية. وتتميز المصاحبة الموسيقية لبعض الاحتفالات الدينية للطرق الصوفية كطريقة المولوية باستمرارية للتراث أيضاً.

وتظهر هذه الإستمارية نفسها بجلاء في تطور الأدب، الذي تعتبر أجناسه، وأشكاله موروثة، من حيث الجوهر، من قرون سابقة، والذي يعتبر المؤثر غير التركي الوحيد فيه دائماً، وبشكل متزايد، هو المؤثر العربي - الفارسي. فهو، كما كان الحال في السابق، أدب إسلامي بشكل نموذجي، حتى في المؤلفات الأكثر دنيوية. على أن مصدر الالهام السائد فيه ليس دينياً، لكن التعبير هو الذي يحيل فيه باستمرار إلى الإسلام. بل إن الشعر الغزل (وهو بوجه عام شعر جنسى مثلى) يتذكر في شعر صوفي، حيث يأخذ الحب الإنساني شكل توحد في الإلهي، ويوحد الشعر الباخوسى (الخمرى) السكر مع النشوة الدينية. ونجد في ذلك استعادة لخصائص الشعر الفارسي، الذي يواصل الهام الشعراء العثمانيين.

### الشعراء العثمانيون. باقى وفوضولى

إن عددهم وأهميتهم في الحياة الثقافية للإمبراطورية المتأدبة يتزايدان مع توسيع الإمبراطورية. وهم يتمتعون بالحماية، بل وبالاعاشة، من جانب السلطانين وكبار الوجاهاء، الذين يتوقعون منهم، عبر الروائع الجمالية، إعلاءً من شأن هويتهم. كما أن بعض من يتميزون بينهم بصدق ايمانهم يلقون نجاحاً كبيراً بين الأعضاء، الأكثر عدداً دائماً، في الطرق الدينية ذات الاتجاه الصوفى، التي تزدهر على مدار مجلمل تاريخ الإمبراطورية العثمانية.

والبلط ساحة متميزة للشعر. وجميع السلطانين قريباً يقرضونه، وأحياناً بموهبه. وهو يتمتع بالاحترام بين سيدات الحريم السلطانى وسيدات الإمبراطورية، حيث تهتم عديدات منهن به. كما أنه يهيمن على الأجناس (الأدبية) الأخرى في المدن الكبرى للولايات، في بورصا وأدرنة، العاصمتين السابقتين، أو أيضاً في بغداد، التي تم فتحها في عام ١٥٣٤.

ووالواقع أن شعراء البلاط العثمانيين قد تلقوا كلهم في شبابهم التعليم الكلاسيكي الذي كان يجري تقادمه، على مستوى عالٍ في المدارس. وهم على دراية جيدة بالعربية وبالفارسية ومشربون بالثقافة الأدبية العربية-الفارسية. ويدعاً من المعجمين العربي والفارسي الشريين، وفي روح الشعر الفارسي الكلاسيكي، يطورون لغة شعرية مثقفة بشكل متزايد، تتميز، مع احتفاظها من حيث الجوهر ببنية اللغة التركية وبنحوها، باختزال استخدام الكلمات التركية اختزلاً فريداً.

وهم يستهمون بشكل واسع، بالنسبة ل蒂ماتهم ولصورهم، التراث الفارسي، لكنهم يبدون بوجه عام خيالاً واسعاً في تجديد الرموز والحيل اللفظية (ذات المعنى المزدوج أو الثلاثي بما يخلق التباساً بين المقدس والدنيوي) وموسيقية الشعر. ويتألق أغلبهم تأليقاً أكبر بكثير بالتنمية الزائدة عن الحد لكتاباتهم، بل وبالحذقة فيها، وباتساق صوتيات لفتهم مما يحتوى فكرهم. وهم يلجأون إلى المخططات العروضية العربية - الفارسية الأكثر حذقاً، وإلى الإيقاعات الداخلية والخارجية أو إلى المجانسات الصوتية الأكثر براءة. وهم يعتبرون، دون صياغةٍ نظريةٍ لذلك، أتباعاً لدعوة الفن للفن، فيما عدا استثناءات قليلة.

ويتطور أغلبهم دون توقف، ولكن ببراعة، التيمات الكلاسيكية للشعر الفارسي: التيمات الدينية، حيث يشار إلى تقلب أحوال الدنيا وتجري الدعوة إلى التأمل في الآخرة؛ التيمات الدينوية، المقنعة إلى هذا الحد أو ذاك، حيث يدور الحديث عن عشق الغلمان والخمر، وألام الفراق وتعاسات الشيخوخة. أما الأحساس بالطبيعة والذي يبين أحياناً في أشعارهم فهو بالأساس احساس عشاق مدینین للجمال يغفون للحدائق والازهار، والطيور والأحواض المياه في المنتزهات، مع ميل إلى طيور العندليب والورود، وايثار لضوء القمر على حرارة الشمس والربيع على أى فصل آخر.

وليس بامكانتنا هنا الاشارة إلى جميع الشعراء المشاهير في الامبراطورية العثمانية من منتصف القرن الخامس عشر إلى منتصف القرن التاسع عشر (حيث تبدأ حركة نحو الحداثة، تحت تأثير أوروبا). ولذا فسوف نقتصر على الحديث عن أعظمهم.

ومما لا مراء فيه أن من الجنوح أن ندرج بينهم أحمد باشا، أحد رجال الحاشية المقربين من محمد الثاني والذى عاش بعده حتى عام 1497 فى عهد بايزيد الثاني. فعمله يتميز في جانب كبير منه بأنه تقليد للشعراء الفارسيين، ومن بينهم حافظ، وقد رفع مدحه للسلطانين إلى أقصى حدود البلاغيات الطنانة. على أننا نعرف له بدور تاريخي هام، من حيث كونه مجدداً لشعر البلاط العثماني، عبر استغلال من المؤكد أنه يتميز بالغلو، لكنه، في نهاية الأمر، حاذق بشكل حقيقي، للمعجم اللغوى والبحور ولرمزيتة الشعر الفارسى، الذى تأثر به تأثراً عميقاً. كما أنه يعتبر مدخلاً سلسلة من شعراء البلاط الذين يستحق بعضهم مجدداً أعظم.

والواقع أن أكثرهم تالقاً، وهو باقى (1526 - 1600)، الذى جاء بعده بقرن، فى عهد سليمان القانونى، الذى تعرف بسرعة باللغة على موهبته وضمه إلى حلقة الأدبية، كان يسمى، حتى وهو ما يزال على قيد الحياة، بـ «سلطان الشعراء». وتحت حمايات امبراطورية، يحقق ابن المؤذن هذا، نو الثقافة العميق، صعوداً سريعاً في زمرة العلماء، إلى أن يصل إلى الدرجة قبل الأخيرة في الهيكلية، وهي درجة قاضى هسكت روميليا. ويجرى التأكيد على أن موته قد عجل به الاكتتاب الذى سببه له فشل ترشيحه لدرجة شيخ الإسلام العليا. وقد قادته حياته كواحد من كبار رجال الدين إلى انتاج أعمال تعلى من شأن الأرثوذكسيتى الإسلامية الأكثر نقائعاً، لكن قصائده الغنائية بوجه خاص هي مصدر شهرته. فالواقع أن هذا المتفقه

في الدين كان أيضاً رجلاً دنيوياً، يجيد المزاح، وكان ينتمي إلى حلقة عشاق جمال الثقافة العربية - الفارسية الرفيعة ويتظاهر على الأقل بالاستسلام لنوازعه. وتحتل الخمر والغلمان في غنائيماته، تتبعاً للعرف ومراعاةً للموضة، مكانة هامة لكنه يطور أكثر من الآخرين التيمات الدينية والصوفية. ويجمع أسلوبه الحاذق إلى أبعد حد بين القوة والرشاقة، بين الجذالة والرصانة، مع صقل أكاديمي إلى حد ما. ومن شأن موسيقية أشعاره، الخفيفة أحياناً، أن تصل إلى مستوى النبرات المهيبة لسيمفونية، كما يتجلّى ذلك في مرثيته الشهيرة لسليمان القانوني.

و«عصر سليمان»، القرن السادس عشر، العصر الذهبي للأمبراطورية، هو العصر الذي ينضم فيه إلى العثمانيين شاعر تركي آخر، ربما كان أعظم شعراء زمانه، هو فوضولي (١٤٩٤ - ١٥٥٥). ولما كان قد انحدر من قبيلة البياتيين التركمانيين في العراق، ذات العقيدة الشيعية، فقد أهدي أعماله الأولى للخصم الرئيسي للعثمانيين، شاه اسماعيل، الزعيم الروحي وال زمني لإيران الصوفية، المناضل باسم الشيعة ضد سنية سلطان اسطنبول. ولما كان مثقفاً واسع الدرية، يكتب الشعر بسهولة بالعربية وبالفارسية، ويستمد الزاد من معين الشعر الغنائي والفارسي، فقد أجاد مختلف أجناسه في لغته الأم، وهي لهجة تركية من النوع الأزيري (الكثيراً جد مفهومة في تركيا). و شأنه في ذلك شأن شعراء الأمبراطورية العثمانية المثقفين، فإنه يستخدم معجماً ثلاثي اللغات، حيث يهيمن الجزء العربي والفارسي المشترك على الجزء التركي، الذي يحتفظ منه من جهة أخرى ببنيته وبنحوه. وهذا المنشد للعشق الصوفي، الذي ينظر إليه في التراث اللاحق بوصفه صوفياً نقياً، يؤلف كذلك، إلى جانب الأعمال ذات النزعة الروحية الإسلامية السامية، كقصيدته العظيمة، ذات الموضوع الكلاسيكي، عن الحب الأفلاطوني لليلى والمجنون، اللذين لا يلتقيان إلا في الآخرة، قصائد عديدة رقيقة في حب الغلمان، حيث تتبدى نزعة حسية غزلية - صوفية، تحت الالتباس المقصود للصور والرموز.

وهو يجدد بأسلوب معبير وبهيج هذا الجنس (الأدبي) التقليدي في الشعر الفارسي؛ وهو يجد في ذلك، للتعبير عن مكابدات الحب، نبرات صادقة تتقاطع مع رقة متکلفة تسم بعض الفقرات، و، في الغنائية الروائية لقصيدته *ليلي والمجنون* (التي تعتبر عمله الرئيسي)، يكتسب الهامه الصوفي قوة وعظمة. إلا أن بوسعنا التساؤل مع ذلك عن مدى عمق معتقداته الدينية، لأنه، عندما فتح السنى سليمان بغداد في عام ١٥٣٤، سعى إلى كسب ود السيد الجديد للعراق وتصرف منذ ذلك الحين بوصفه أحد الرعايا المخلصين للعثمانيين. على أنه لم يجر السماح له مع ذلك بدخول بلاط اسطنبول، ومات من الطاعون في بغداد في عام ١٥٥٥. وم يكن من شأن مجده إلا أن يزداد بعد موته: فتركيا والعراق وأيران وأذربيجان ما تزال تتنازع عليه بوصفه أحد أبطال تراثها الشعري.

وأياً كان الأمر، في التو والحال، فإن باقي، شاعر القصر العثماني، وليس فوضولي، الذي يبقى في بغداد، هو الذي يحدد اتجاه الشعر العثماني الكلاسيكي، على مدار القرن الذي يعقب موته. وإن يتمكن أحد من مقلديه في القرن السابع عشر من الاقتراب من أن يكون نداً له في موهبته. والشاعر الأول المميز إلى حد ما لهذا العصر، وهو عطائى، يعتبر مقداً للفرس، فهو، في قصidته الطويلة *ساقى* - *نامه* (كتاب الساقى)، يوحد بين التيمات الخالدة للغلمان والخمر، كما يكتب قصائد صوفية وأخلاقية. وتميز بحيوية أكبر قريحة نافع (١٥٨٢ - ١٦٢٥)، جليس السلطان مراد الرابع، الذي كتب له قصائد مدح فخيمة، تعتبر نماذج في بابها، دون أن ينسى مدح نفسه. كما ألف، بما يتمشى مع ذاتية الزمن، قصائد تتميز بموسيقية خفيفة وهجائيات لاذعة سوف تكون في آن واحد مصدر نجاحه وموته: فالسلطان، هذا المؤمن المشار إليه بالبنان، يأمر بقتله ويلقى بجثته إلى البحر.

وفي العقد الأخير للقرن السابع عشر، يكتب نبى (١٦٤٢ - ١٧١٢)، الذي رجع إلى حلب بعد أن كان محسوباً للصدر الأعظم قره مصطفى باشا (الذي أعدم

بعد فشله في حصار قيينا)، كتاباً صغيراً لابنه يتضمن نصائح مكتوبة بشكل شعرى، هو كتاب الخيرية، الذى يعتبر، من حيث محتواه بأكثربما من حيث شكله (الفارسى الجديد دائمًا)، أحد الأعمال الأكثر امتاعاً في الشعر العثمانى: ففي استعراضه للأعمال الممكنة، قبل الانتهاء إلى الاعلاء من شأن الأدب، يصف دون مجاملة أحوال الحياة آنذاك، مع صعود الفساد، ويرسم لوحات للوسط السائد تتميز بحيوية فائقة. أما قصائده الخفيفة، التي تظهر فيها تيمات «الغزل» الكلاسيكي، فهى تتضمن عناصر ساخرة ذات نبرة جديدة.

### تجديد الأدب

مهما يكن من أمر، لا يحدث تجديد عميق للأدب العثمانى إلا في عهد أحمد الثالث (١٧٠٢ - ١٧٣٠). ويحدث ذلك خلال الأعوام الائتني عشرة للسلم المستمر (وهو ظرف نادر!) الذى سوف يتلو معااهدة عام ١٧١٨ بين الإمبراطورية العثمانية والنمسا والبندقية، فى ظل صداررة إبراهيم باشا العظمى. وقد تميزت فترة المنهue ودعة الحياة تلك، فى البلاط وفي العاصمة، بالأعياد وبأشكال اللهو المختلفة، وبيانشاء الحدائق، ويفظهور موضات جديدة. وكان هناك، فى القصر وبين صفوف aristocratie، افتتان غير عادى بانواع زهرية مكلفة تشتري من هولندا مستنبتة من زهرة بربية من الأناضول، ومن هنا اسم «عصر زهور الخزامي» الذى سميت به أزمنة المسرات الرسمية تلك.

وكان شاعر هذا العصر النزق هو نديم، ابن أحد قضاة اسطنبول، والذي كان هو نفسه أستاذًا في المدرسة ومحسوبياً لإبراهيم باشا، ولا تكمن أصالة هذا الشاعر من شعراء البلاط في قصائد المديح الثلاثين (والتي تعتبر من جهة أخرى أقل خشونة وأكثر روحية من قصائد سابقيه) التي كتبها تمجيداً للسلطان ولصدره الأعظم، يقدر ما تكمن في القصائد القصيرة التي ألفها لكي تغنى في الأعياد

بمصاحبة موسيقية. ومن المؤكد أننا نجد فيها موضوع عشق الغلمان الذي لا مفر منه، لكنه يعالج بنبرة مرحة ورشيقه تختلف عن النبرة الحزينة والطنانة المميزة للتراث السابق، وتتجنب الرياء الصوفي الكاذب. ثم ان جماليات شعر نديم تظهر هنا أقل تقليدية بكثير: فوصفه للحدائق والملابس والمشاهد الملاحظة يعطى انطباعاً بالتلقائية، كما هو الحال مع وصفه لابطال قصائد الرشيقين. ودون التخلّي بالكامل عن الصور المصطنعة الموروثة عن الفرس، فإنه يتجنّب الأسلوب المتبع المعقد ويخلق هو نفسه صوراً تتميّز ببساطة معبرة. كما أننا لا نجد عنده بعد لا الوعظ الأخلاقي ولا التجديف المتخفي تحت طلاء ديني براق.

ومثل هذا القدر من الاستقلال الفكرى وعدم المبالغة بما هو مقدس ليس من شأنه إلا أن يغضب الأوساط السلفية، جد المؤثرة في الفئات الفقيرة في العاصمة، والتي يصادمها من جهة أخرى بذخ البلط المثلث الزمام، وبين صفوف الانكشارية، العاطلين والمفلسين بحكم سيادة السلم. وهكذا، فعندما سوف يتمدد هؤلاء الآخرين، في عام ١٧٣٠، ويخلعون أحمد الثالث، سوف يكون شاعر البلط من بين ضحايا هذه الثورة، التي سيدفع خلالها حاميه إبراهيم باشا.

ولا ييز خلفاء نديم ويدخل شعر البلط، بعده، في انحطاط. على أن العقود الأخيرة للقرن الثامن عشر تتميز بنجاح شاعر حقيقى آخر، وإن كان مصدر الهمه والوسط الذى ينتمى إليه مختلفين: هو غالب ديدى (أو الشیخ غالب)، الذى ولد ومات، كنديم، فى اسطنبول، وهو درويش مولوى راسخ العقيدة. وكان رئيس تكية الملووية الكبرى فى جالاتا وقد مات فى أوائل عام ١٧٩٩، فى الحادية والأربعين من عمره. ويعتبر عمله الرئيسى، حُسْن - او - عَشْق (حُسْن وعَشْق)، قصيدة رمزية طويلة، حيث يعتبر بطلها الخياليين، الملوودين بشكل معجز، وهما عشق (ولد) وحُسْن (بنت)، شابين بدويين من شبه الجزيرة العربية. أما الشخصيات الأخرى

فهى تشخيصات مجردات، كالشهوة والحبة والتواضع ... وهذه الاصطلاحات التى تعوزها الأصالة من شأنها استثارة الملل، لو لا غزارة خيال الشاعر، الحال الرؤوى بالشياطين وبالملائكة، مبدع المغامرات الغريبة، الذى تلهمه نزعة صوفية صادقة. ومن جهة أخرى، فإن غالب ديدى، ذا المعرفة التامة بعمل الصوفيين الفارسيين ومولانا (جلال الدين الرومى)، يبدى براعة أدبية عظيمة وتبتكر نزعته العقلانية الدينية أشكالاً جديدة للتجريد العاطفى، يجرى تقديمها بشكل مدهش فى إطار روائى.

وهو، فى ختام القرن الثامن عشر، آخر شاعر تقليدى عظيم فى الامبراطورية العثمانية. وحتى الأعوام الأولى للقرن العشرين، سوف يستمر تعاطى الأجناس (الأدبى) والتميمات الكلاسيكية، خاصة فى أوساط العلماء والدراوיש، بدرجات متفاوتة من النجاح، عن طريق المحاكاة المحدثة إلى هذا الحد أو ذاك لأعمال الإسلاف الكبار، دون اضافة الكثير من الأفكار الأصلية. فالواقع أن الرمزية الصوفية والغلمان والخمر والوردة والعنديب وتيمة العاشقين الأسطوريين سوف تواصل اثارة اهتمام الأدباء العثمانيين خلال القرن التاسع عشر، وإن كان بعدد أقل. ويدعاً من اصلاحات (تنظيمات) عام ١٨٣٩ وأوربة المؤسسات وتحديث التعليم سوف تتحول الصفووات العثمانية تدريجياً عن مخلفات الماضي الثقافية، وسوف يؤدي تأثير أوروبا الأدبى - تأثير الرومانسية، بالدرجة الأولى - إلى استئثاره تغيير، إن لم يكن لأشكال الشعر资料 العثمانى، فلمحتواه على الأقل.

### الشعر الشعبي

إن الهيبة الارستقراطية لهذا الشعر المثقف، المحصور ضمن نادٍ للأدباء، لا يجب لها أن تدفعنا إلى نسيان وجود شعراء شعبيين أو شبه شعبيين جد عديدين فى الولايات التركية للامبراطورية، من المؤكد أن جمهورهم كان أوسع بكثير من

جمهور شعراء البلاط، والواقع ان الاهتمام باعمالهم (التي لم يتسع البقاء إلا لجزء جد صغير فقط منها، لأنها كانت تنتقل شفاهة أساساً) قد تزايد كثيراً في تركيا منذ قيام الجمهورية وذلك، خاصة، بسبب طابعها القومي بشكل حقيقى أكبر. وليس بوسعنا أن نذكر هنا غير بعض هؤلاء الشعراء، ومن أصيبحوا موضع دراسات فى الفترة الأخيرة وإن كانت سيرهم ما تزال غير معروفة جيداً وغالباً ما تعرضت أعمالهم، عبر نقلها، للتغييرات أو لإضافات مختلفة.

وكانت طريقة البكتاشية الصوفية الشعبية، المهرطقة إلى هذا الحد أو ذاك، تضم عدداً كبيراً من الشعراء، أشهرهم كايجوسوز آبدل (القرن الخامس عشر)، «خلی البال»، الذي يستمتع بالمزاح ولا يكن احتراماً للعقائد الجامدة، وبير سلطان آبدل (القرن السادس عشر)، الذي جره خروجه على الاتباعية الدينية والاجتماعية إلى تأييد الشاه الشيعي لإيران الصوفية، شاه طهمسب، وإلى تزعم تمرد للفلاحين في الأناضول الشرقية ضد السلطة العثمانية؛ وهو يصبح، بعد أسرة وشنقه في سيواس، بطلاً أسطوريًا، مbjلاً لدى العلوبيين (طائفة جد شعبية وكثيرة العدد في تركيا، انبثقت عن الشيعية الإيرانية للشاه اسماعيل، لكنها مستقلة عن الشيعية الاثني عشرية الحالية في إيران، التي تتميز عنها باتجاهاتها الغنوصية والإنسانية). وفي الأوساط العلوية التركية بالتحديد استمر التراث الشفهي للأعمال الشعرية لشاه اسماعيل، الذي الفه لحساب دعوته الدينية بلغة تركية شعبية نسبياً. إلا أن من الصعب التمييز، في هذا التراث، بين ما هو حقيقي وما هو منتقل، حيث أن هذا الشاه قد تحول إلى أسطورة، مما ينسب إليه مغامرات غير عادية، كما ينسب إليه اشعاراً يعتبر بعضها حديث التأليف نسبياً. وما يزال شعر البكتاشية والعلوبيين الصوفي حياً في تركيا عند العاشقين، الشعراء الشعبين المتجولين.

والواقع أن هؤلاء «الشعراء الشعبيين» الأتراك، الذين ينشدون قصائدهم بمصاحبة الساز (آلة ذات أوتار مضمومة)، كانوا يتواجدون أيضاً في القبائل البدوية في الأناضول، كقبائل اليلوروك أو التركمانيين، وقد انتقل تراث اثنين منها على الأقل إلى الأخلف: فكارچا أوغلان (مات في عام ١٦٧٩؟)، الذي يتغنى على نحو حسّي و مباشر بعشيقه للنساء، دون أدنى احالة صوفية، في لغة بسيطة ولموسعة وشجية، ما يزال حياً إلى أبعد جد، لأنّه يعبر بشكل أفضل بكثير عن مشاعر الأتراك السائدة وهو ما لا يتوفّر لشعراء البلاط. أما دادا لوغلو (القرن التاسع عشر)، فإنه يدين بشهرته أساساً للنفس الملحمي لقصائده، التي تذكر بتمردات التركمانيين ضد محاولات التسكيّن الإجباري التي قامت بها الحكومة العثمانية. والأول والأخير، شأنهما في ذلك شأن العاشقين، يستخدمان أساساً اللغة التركية الحية، لا اللسان الثلاثي اللغات للشعراء الكلاسيكيين؛ وهو يوّلغان قصائدهما في أبيات مقطوعية (وليس عروضية)، وهو الشكل الطبيعي للشعر التركي العفوي.

والواقع أن هذا الشعر، في شكله الشفهي، لم يكُف عن الإزدهار وسط الشعب، مع آلاف من الكتاب المجهول الأسماء والعرضيين، خاصة أولئك الرجال والنساء الذين يشاركون في مباريات الارتجال الشعري، حيث كان الشكل الأكثر انتشاراً هو شكل المانى، وهو عبارة عن رباعية سباعية المقاطع على قافية واحدة، تعلق في البيت الثالث. وقد جمع الباحثون في الفولكلور نماذج عديدة من هذه القصائد الصغيرة الخالية من الادعاء، والتي يعتبر الحب موضوعها الأثير، والتي كان بإمكانها أن تلعب دور تبادل تصريحات (الحب) بين الأولاد والبنات في مجتمع قلما كان التعبير المباشر فيه عن الحب وارداً. على أننا لا نعرف من هذا الشعر غير أشكاله الحديثة، وإن كان بعض كتاب الحوليات قد استشهدوا به أحياناً، بشكل عرضي، منذ القرن الرابع عشر.

كما تنتهي إلى الأدب الشعبي المجهول المؤلفين قصائد أسطورية أو ملحمية – أسطورية طويلة، يصل الأمر أحياناً إلى حد اعتبار أبطالها (وهم، في الأصل، غالباً، شخصيات تاريخية) المؤلفين لها. وتلك هي حالة كور أوغلو «ابن الأعمى» (نمط مائل في أساطير عدة شعوب)، الذي تحمل قصيده الملحمية، التي تطورت في تركيا وفي أذربيجان، مكانة هامة في نتاج العاشقين. وهذا «اللص الشريف»، المحارب الشجاع الذي ينتزع الحقوق المهمومة، هو في الأصل جندي شارك في الحرب التركية – الإيرانية لأعوام ١٥٧٧ - ١٥٩٠ وأصبح زعيماً لفرقة من الچلاليين في ثورتهم الكبرى ضد العثمانيين. وقد واصلت أسطورته النمو حتى آخر أزمنة الإمبراطورية.

وإذا كان صحيحاً، أن الشعر، الشعبي والارستقراطي على حد سواء، يحتل مكانة ممتازة في الحياة الثقافية التركية والعثمانية، فإن النثر ليس غائباً عنها مع ذلك. ويحفظ التراث الشفهي شواهد جد عديدة على ذلك: الحكايات، الأساطير، والقصص الروائية (التي يرويها ويؤلفها في نهاية الأمر محترفون، هم المداخن)، أو أجزاء من نصوص مركبة، نثرية وشعرية. أما فيما يتعلق بالنشر المكتوب، الذي ينتمي إلى التراث الكلاسيكي أو شبه الكلاسيكي، فيجد تمثيلاً واسعاً له في الأدب التركي للإمبراطورية العثمانية.

والواقع أن نتاجاته الأولى المعروفة (في القرن الرابع عشر) متواضعة. وهي تتالف بشكل خاص من ترجمات أو اقتباسات لنماذج عربية – فارسية: الحكايات والأساطير الموجبة للعبرة، حول خلق العالم وحياة الأنبياء أو حياة أبطال الجهاد، وكذلك حكايات مسلية تمهد لـألف ليلة وليلة. ولغة هذه الحكايات بسيطة نسبياً وقريبة من التركية التي يتحدث بها العوام

**الكتابة التاريخية**

في القرنين الخامس عشر والسادس عشر تظهر بوجهه خاص، في الاتجاه

الأسطوري نفسه، صياغات مكتوبة جد ممتعة لحكايات التراث الشفهي. وهذه الحكايات تعتبر بوجه خاص أنواعاً من روايات الفروسية الإسلامية، التي تبرز مقاتلين جسوريين من أجل الإسلام، كالبطل الغازى، أو ملك دانشمند أو أبو مسلم، أو دراويش صانعين للمعجزات لهم مغامرات غير عادية، كسارى سالتوك. كما تظهر الكتابة التاريخية، مع مزج من الحقائق الواقعية وأساطير المجد، أكان الأمر يتعلق بالسلطان العثمانيين أو السلجوقيين، أو كذلك، في الأوغوزنامات، بالتقاليد الأسطورية للأوغوزن، التي تتبثق منها سلالاتهم الحاكمة. وتعتبر حوليات يازجي زاده، الذي عاش في غاليبولى (غيليبولو) قبل الاستيلاء على القسطنطينية، في عهد مراد الثاني (١٤٢١ - ١٤٥١)، جد ممثلة لهذا الجنس الأدبي. وإلى جانب الحوليات، لا بد من الإشارة إلى كتب المناقب نامه، التي تعتبر في أن واحد أدباء دينياً ويطولياً يجد أصله في الروايات الملحمية التركية وفي التراث الإسلامي للمغاري والمناقب الأولياء. وقد روى فتح أوروبا البلقانية في هذه المناقبنامات التي كان يقصد بها أن تتلى في الأماكن العامة وفي الجيش بهدف تمجيد روح الغزو.

لكن البداية الحقيقة للكتابة التاريخية العثمانية ترجع إلى ما بعد الاستيلاء على القسطنطينية، في عهد محمد الثاني (١٤٥١ - ١٤٨١) وبإيزيد الثاني (١٤٨١ - ١٥١٢). وتعبر الحوليات التركية المكتوبة آنذاك عن كتابة تاريخية رسمية، فهي تكتب بناءً على طلب السلاطين بهدف تمجيد مآثرهم ومآثر أسلافهم. وهذا التاريخ الرسمي بعيد عن التعبير عن الحقيقة الدقيقة، خاصة فيما يتعلق بسير الأحداث في ظل العثمانيين الأوائل؛ فأعمالهم يجرى تصويرها تصويراً ايجابياً على حساب أعمال البوكتات الآخرين في آسيا الصغرى، بما يؤدي إلى الذروة مع محمد الثاني وبإيزيد الثاني، صانع توسيع وتنظيم الامبراطورية. على

أن هذه النصوص تتضمن عناصر حقيقة يمكن رصدها من خلال المصادر اليونانية أو العربية المعاصرة، لكنها تستنسخ بعضها البعض إلى حد بعيد والأصلية ليست امتيازها.

على أن بعض الحوليات تسلم من هذا المصير، كحوليات عاشق باشا زاده (١٤٠٠ - ١٤٨٤)، الذي غالباً ما يعتبر سرده نتيجة شهادات مباشرة ويشكل، بالرغم من جزئيته، وثيقة أساسية. وينتمي إلى العصر نفسه الدستور - نامه الذي كتبه الأنورى (١٤٦٤)، وهو سرد شعري يروى مأثر أمراء آيدين في منتصف القرن الرابع عشر. وفي أواخر القرن الخامس عشر ومستهل القرن السادس عشر يكتسب التأثير الفارسي أهمية، حيث تعتبر الفارسية في بلاط القسطنطينية اللغة الأدبية بامتياز. ومكذا تكتب بالفارسية آنذاك الشاهنامات التي تمجد السلاطين (تبدأ آنذاك مهنة الشاهنامجي في الظهور)، والتاريخ العالمي لشكر الله وخاصة الهيشت بيهميشت (الفراديس الثمانية) لأدریس بتلیسی (١٥٠١) الذي يتبع في ثمانية فصول تاريخ السلاطين العثمانيين الثمانية الأوائل. وباللغة التركية، وإن كان بتفسن بالغ، كتب كتاب تاريخ - اى ابو الفتح (تاريخ الفاتح) من تأليف دورسون بك، والذي يتميز بادعاء فلسفى. وبعد ذلك بوقت قصير، يجد المرء دراسات مكرسة لسليم الأول أو لسليمان القانونى، أو لحدث معين، أو لحملات عسكرية (سوريا، مصر، رودس، المجر، العراق). وغالباً ما تعتبر هذه الدراسات روایات امية، تستند إلى الشهادات المباشرة أو إلى الوثائق. ومكذا تظهر السليم نامات و السليمان نامات و الفتح نامات، والتاريخ المحلية. واعتباراً من عهد محمد الثالث (١٥٩٥ - ١٦٠٣) فقط تبدأ كتابة الشاهنامات بالتركية: على أن موضوعيتها ليست أقل عرضة للشك.

وتظهر بدعة في ذلك العصر: أخبار الحملات البحرية؛ إذ يجرى الاحتفاء بما تأثر

كبار قراصنة القرن السادس عشر، كماثر خير الدين بارباروسا، في الغزوات نامات، وهي شكل من أشكال الحكاية الشعبية ذات الاتجاه الروائي. كما يبرز أيضاً بحث الصدر الأعظم لطفي باشا، أسف نامه، وهو بحث تعدد فيه مهام وواجبات كبار مسئولى الدولة.

وكبار كتاب الحوليات في ذلك العصر هم كمال باشا زاده (مات في عام ١٥٣٤)، مؤلف تواريغ - اى آل - اى عثمان (تواريغ آل عثمان) المكتوب بلغة مزخرفة وثرية، والذي يحتفى بانتصار السلطان سليم في موهاكس في عام ١٥٢٦؛ وسعد الدين أفندي (مات في عام ١٥٩٩)، شيخ الإسلام ومؤلف تاج التواريغ، وهو تاريخ للعثمانيين منذ بداياتهم إلى موت سليم الأول، أكمله ابنه محمد أفندي، وقد ظلل عملاً مرجعياً لزمن طويل؛ ومصطفى أفندي سيلانيكلي (مات نحو ١٥٩٩) الذي خلف تاريحاً يروى أحداث الفترة المتدة من عام ١٥٦٣ إلى عام ١٥٩٩، وهو عمل هام لأن المؤلف، وهو شاهد مباشر على الأحداث التي يرويها، يظهر إلى أى حد بدأت إدارة الامبراطورية العثمانية في الانحطاط في أواخر القرن السادس عشر، ويستشعر المرء بالفعل جهداً شخصياً للنقد ورفضاً للمدح بمعناية ودون مناسبة.

ويحدث في القرن السابع عشر تجديد للكتابة التاريخية، مع كتاب يبدأ أكثرهم أهمية، عبر غربيين متحولين إلى اعتناق الإسلام، فيأخذ المصادر الأوروبيّة في الحسبان، كحاجي خليفة (المعروف بكاتب شلبي، الذي مات في عام ١٦٥٧)، أو إبراهيم بيتشيوي (مات نحو عام ١٦٥٠) أو حسين حيدرفي (مات في عام ١٦٩١). ومن بين كتاب الحوليات الآخرين في ذلك العصر تجب الإشارة إلى كوتشي بك (مات نحو عام ١٦٥٠)، وهو مؤلف رسالة نجد فيها تحليلاً دقيقاً للمساوية التي تشكو منها الامبراطورية والإصلاحات الممكنة؛ ولما كان مستشاراً للسلطان مراد الرابع (١٦٢٣ - ١٦٤٠)، فقد حث هذا الأخير على أن يحكم بقوّة

أما مصطفى على (١٥٤١ - ١٦٠٠) فهو مؤلف كنه الأخبار، وهو تاريخ عالمي حتى عهد محمد الثاني، يستند جزئياً إلى مصادر تعتبر اليوم غير معروفة، كما أنه مؤلف كتاب ارشادات للولاة حيث يسجل تأملاته في أسباب انحطاط السلالات الحاكمة. وحاجي خليفة هو مؤلف كتابين حول الاصلاحات التي يجب ادخالها على الامبراطورية، وإن كانوا لم يلقيا نجاحاً: ميزان الحق ودستور العمل. وقد خلف ابراهيم بيتشيشو، وهو تركي من المجر، تاريخاً اعتمد في كتابته على مصادر غربية، مجرية بوجه خاص. أما حسين حيدرفي، موظف الخزانة، فربما كان على دراية بلغات أجنبية؛ وأياً كان الأمر، فقد كان على علاقة بالسفير نوانتيل وبانتلوان جالان، ويمارسيجي، وهو مؤلف بحث حول الحالة العسكرية للامبراطورية العثمانية مستمد من عمل حيدرفي، هو تلخيص البيان في قوانين آل عثمان، وهو أحد أهم الكتب حول تنظيم الامبراطورية، يشير فيه، مستعيناً أفكار لطفي حاجي خليفة، إلى أسباب انحطاط الدولة، خاصة في مجال الشؤون المالية، والاصلاحات التي يجب ادخالها في نهاية الأمر. كما كتب تذكيح تواريخ الملوك، وهو تاريخ عالمي ساعد فيما بعد ديميتري كاتيمير على كتابة مؤلفه تاريخ سمو وانحطاط الامبراطورية العثمانية، وقد استفاد فيه حيدرفي من مصادر يونانية ولاتينية ترجمتها له تراجمة القصر.

ولامراء في أن أبرز المؤرخين الرسميين للامبراطورية العثمانية هو نعيمه (١٦٥٥ - ١٧١٦)، الذي يغطي كتابه الفترة المتدة من عام ١٥٩١ إلى عام ١٦٥٩. وإذا كان أسلوبه، المادح للسلطانين، في رواية التاريخ لا يختلف كثيراً عن أسلوب سابقيه، فإن لغته، على أية حال، أقل زخرفة ومن ثم أكثر وضوهاً وحيوية. وبوجه خاص، فإنه يعتبر من الناحية الفعلية أول من يلجاً إلى تمحيص الحقائق وإلى نقد المصادر. كما أنه يقدم، للمرة الأولى، إلى جانب سرد للأحداث، معلومات

حول ادارة الامبراطورية، ويبدي بشأنها تعليقات شخصية، بل ويقترح اصلاحات.

## الأجناس الأدبية الأخرى

لكن الأكثر أصالة بين مزودينا بالمعلومات عن الحياة في الإمبراطورية هو بالتأكيد أوليا شلبي (١٦١١ - ١٦٨٣)، الذي ما يزال كتابه سياحات - نامه (كتاب الرحلات)، وهو عمل ثري وضخم يأخذ شكل مذكرات (حتى إذا تعلق الأمر بأماكن لم يزورها بالفعل)، مصدرًا تاريخيًّا يتميز بأهمية من الدرجة الأولى حتى الآن. ولما كان مولودًا في إسطنبول، وصهراً لأحمد باشا ملك، الصدر الأعظم لمحمد الرابع (وصهره)، فقد كان على صلة جد وثيقة بالقصر وقد كلف بمهامات في مختلف أقاليم الإمبراطورية، التي يصفها ويتحدث عن تاريخها ومؤسساتها وحياتها الاجتماعية والاقتصادية وتقاليدها (الأسطورية في نهاية الأمر)، بشكل بالغ الحيوية. ومن المؤكد أنه يجب التحسب لمبالغاته أو لمزاعمه، لكنه، بشكل عام، مراقب جيد، يهتم بكل شيء، وتعتبر لغته (وهي ليست لغة كاتب متبحر) طبيعية بشكل ممتع، مع بقاء تأثيرها بالمعجم العربي - الفارسي محل الاعتبار في القصر.

أما الأعمال ذات الأهمية التاريخية الأكثر تمييزًا للفترة التالية فهي أخبار السفارات إلى الغرب. وكان محمد أفندي يرميزكين انكشارياً من المرتبة العليا (كان رقم يرميزكين ٢٨) هو رقم تشكيله العسكري الأصلي) أرسله أحمد الثالث في سفارة إلى فرنسا خلال سن القصور الشرعي للويس الخامس عشر، في عام ١٧٢٠. ولما كان مراقباً لما حاصل، فإنه يصف بحيوية حياة القصر في ظل الوصاية على العرش. كما أن ابنه سعيد محمد، الذي صحبه في بعثته، قد سجل ملاحظات حول فرنسا، حيث يهتم على نحو خاص بالمؤسسات العلمية وبالمنجزات التقنية، ومن بينها منجزات الطباعة. وفيما بعد، سوف يكتب أيضًا رسميًّاً رسمىًّاً، السفير

لدى ثيبينا في عام ١٧٥٧ وفي برلين في عام ١٧٦٣، تقريراً عن سفارته. وهذه الأعمال، التي سوف تستثير فضول الصحفات، سوف تكون أساساً ذات أهمية متزايدة بالنسبة للتجليات المختلفة (الغربية غالباً في نظر العثمانيين) للثقافة الأوروبية.

والواقع أن الدرأة بالعالم الخارجي بالنسبة لتركيا تتطور، في الإمبراطورية العثمانية، اعتباراً من القرن السادس عشر، وهو زمن توسيع إقليمي سريع. وعندئذ يسهم البحارة في ذلك بقسط رئيسي: ويعتبر كتاب الملاحة البحرية (بحرية كتابى) الذي ألفه الاميرال الأكبر الرئيس بيرو (مات في عام ١٥٥٤) دليلاً سواحل البحر المتوسط يتميز بثراء المعلومات ويستند إلى فن رسم خرائط علمي بما يشير إلى درأة جيدة بالأعمال الأوروبية في هذا المجال. أما خليفته سيد على (مات في عام ١٥٦٢)، الذي حارب في المحيط الهندي ضد البرتغاليين، فقد قدم بحثاً في العلوم الجغرافية والفلكلورية الملاحية حول هذه المنطقة من الأرض في عمله الذي يحمل عنوان المحيط.

وباللغة العربية أولاً، وهي لغة العلوم، يكتب أول ملخص عثماني للجغرافيا العالمية. ومؤلفه، حاجي خليفة (المعروف باسم كاتب شلبي، ١٦٠٩ - ١٦٥٧)، كاتب موسوعي تدور أعماله المكتوبة بالتركية أساساً حول التاريخ والجغرافيا والرياضيات (التي يدافع عنها - وهو واقع مثير - ضد هجمات السلفيين المسلمين)، مستخدماً في آن واحد المصادر الإسلامية والغربية. وقد أبدى روحًا علمية وانتقادية، وشجب النزعة الاتباعية في العاصمة، وأصدر حكاماً لا تعرف الجاملة، بما في ذلك حول بعض المؤسسات، وهو أعظم عالم عثماني في القرن السابع عشر.

وبعد سبعين عاماً من موته يحدث حدث ضخم النتائج بالنسبة لنشر العلوم والثقافة في الإمبراطورية: إنشاء أول مطبعة تركية في إسطنبول، بتشجيع من إبراهيم باشا، الصدر الأعظم لمحمد الثالث. وكان المسئول عن هذا العمل مجرى تحول إلى اعتناق الإسلام، هو إبراهيم متفرق (١٦٧٤ - ١٧٤٥). وصحح أن المطبعة كانت معروفة في الإمبراطورية العثمانية منذ الأعوام الأخيرة للقرن الخامس عشر، فقد أدخلها يهود من أصل إسباني إلى إسطنبول آنذاك لاستخدامها في نشر الأدبيات العبرية. إلا أنه، علاوة على صعوبة انتاج كتابة متشابكة كالكتابة العثمانية (العربية - التركية) بحروف متحركة، فقد عارضت السلفية الإسلامية ميكنة كتابة تعتبر مقدسة، هي كتابة القرآن. وكان التصريح المنوح لإبراهيم متفرق في عام ١٧٢٦ مشمولاً بحظر طبع مؤلفات دينية أو قانونية. وهو ما أدى إلى تخصص المطبعة العثمانية الأولى في نشر الكتب العلمية أو التقنية أو التاريخية أو الفيلولوجية. وكان البحث الجغرافي الكبير الذي كتبه كاتب شلبي، چيهان - نوما و «التحقيق» الذي كتبه محمد أفندي عن فرنسا، من بين أول الأعمال المنشورة، اعتباراً من عام ١٧٢٩. والحال أن انشطة هذه المطبعة التي أوقفها للحظة تمرد الانكشارية وخلع محمد الثالث، قد جرى استئنافها (ولكن دون تصريح رسمي)، نحو عام ١٧٣٢، في ظل محمول الأول.

ومما لا مرء فيه أن المرأة سوف يدهش لعدم مصادفة ذكر لـ«أمراة» في قائمة الكتاب العثمانيين المشاهير (غير الشاملة بالتأكيد) التي استعرضناها حتى الآن. لكن ذلك لا يعني غياباً لدى العثمانيين، لأدب نسائي بل يعني أن هذا الأدب، المقتصر على أوساط الحرير، لم ينتشر خارجها، بين جمهور أدبي مذكر أساساً. والنصوص النادرة للعصر الكلاسيكي التي وصلت إلينا تنتمي إلى مجال الشعر الغنائي. ونشير في هذا الصدد إلى مجموعة من الأشعار، المكرسة للحب (الأفلاطونى فيما يؤكد التراث)، والتي كتبتها ميهري خاتون، التي ماتت في عام

٦٥٠، وهى ابنة أحد قضاة أماسيا، والتى لقيت التقدير لموهبتها الأدبية فى بلاط بايزيد الثاني. كما نشير، فى القرن الثامن عشر، إلى أشهر الشاعرات العثمانيات، زبيده فتنه هاتم، التى ماتت فى عام ١٧٨٠، وهى ابنة أحد شيوخ الإسلام، وزوجة (تعسة فيما يقال) لأحد قضاة عسکر روميليا. الواقع ان ارتباطاتها العائلية بالهيراركية الدينية الأعلى لن تمنعها (أو، ربما كان من الأدق القول بأنها سوف تتمكنها) من المشاركة مع شعراء ذلك الزمان فى مباريات ارتجال أدبية، حيث يقال أنها أبدت روح دعابة فائقة. والشذرات الباقيه من قصائدها، القليلة إلى حد ما لسوء الحظ، تتميز بأسلوب حيوي وبهيج وبلغة طبيعية ورائقة. وقد بقى لها بورتريه جميل، ذو أسلوب أوروبى. وخلافاً لميهرى خاتون، فقد عمرت طويلاً.

وكما ان الأحوال الاجتماعية - الثقافية للعصر العثماني الكلاسيكي لم تسمح بنشر أدب نسائي إلا بشكل نادر، فقد حالت دون نشر الأجناس شبه الأدبية الصغرى، التى اعتبرتها النخبة المثقفة مبتذلة، وإن كانت قد لعبت دوراً أكيداً في الحياة الثقافية للشعب التركى.

ومن حسن الحظ البالغ ان أدبياً يعد من جهة أخرى من بين الأدباء الأكثر جدية، هو المترجم المثقف للشاعر الفارسى چامى، محمود شلبي، المسمى بلامنى (مات فى عام ١٥٢١)، قد راودته الفكرة النيرة المتمثلة فى جمع مجموعة من التوارد السارة والأمثال الجميلة التى ما يزال الكثير منها يدخل السرور على أفئدة الأتراك حتى اليوم. وبوجه خاص، فإنه أول من يحدثنا عن البطل الشباعى خوچا (جحا) نصر الدين، الذى لاشك فى انه شخصية تاريخية أصبحت أسطورية، وهو إمام قرية يقال انه عاش فى الأناضول، فى إقليم ايسكىشيهير، فى أواخر القرن الثالث عشر وخلال القرن الرابع عشر. الواقع ان الحكايات التى هو بطلها، والتى تتميز بطبع هزلى لكنه أيضاً غير اتباعى، والتى ضخمتها التراث الشفهي من قرن

إلى قرن، قد انتشرت في العالم الإسلامي، من أفريقيا إلى آسيا الوسطى. ونصر الدين نموذج لـ «الفيلسوف الشعبي»، الساذج من الناحية الظاهرية والوقيع إلى أبعد حد.

والواقع أن شخصية أسطورية أخرى، تتميز بدعابة ملحة وأحياناً ماجنة، تنازعه الحظوة الشعبية في مختلف أقاليم الإمبراطورية العثمانية حتى أواخر القرن التاسع عشر: تلك هي شخصية قره - جوز (الأرجوز)، بطل مسرح الخيال (الذي ربما تم استيراد تقنيته من مصر عند فتحها على يد سليم الأول اعتباراً من عام ١٥١٧)، الذي يجسد رجل الشعب الساخر ويواصل، مع جاره حاجى واد، وهو كاريكاتير للأديب الداعي، ومع شخصيات أخرى تمثل مختلف الأنماط الاجتماعية، حوارات غريبة، مليئة بالدعابة، حيث ينبعق بوضوح نقد المجتمع.

لم يتسع لنا هنا غير اعطاء فكرة (عبر اختيار، عشوائى حتماً، لحقائق تبدو لنا الأكثر تميزاً) عن التاريخ الفكري والثقافي للإمبراطورية العثمانية في عصرها الكلاسيكي كما أنها قد اقتصرنا على التاريخ الفكري والثقافي للجماعة التركية والإسلامية.

## نحو الحداثة التأثير الغربي

إن انحدار الإمبراطورية العثمانية خلال القرن التاسع عشر، في وجه أوروبا التي كانت قوتها تتضاعف بالرغم من انقساماتها، قد دفع قادتها إلى التأمل في أسباب ما أخذوا هم أنفسهم يعتبرونه انحطاطاً. ودون اثارة الشك في الإسلام، لحمة الإمبراطورية، رأوا مصدر الخلل في تزايد دونيتها العلمية والتكنولوجية (خاصة في المجال العسكري)، وسوف يصل الأمر باكتشافهم جسارة إلى حد تصور أن بعض مؤسساتهم قد أصبحت غير متوائمة مع عالم تطور سريعاً.

ويؤدى هذا التأمل إلى ظهور مفهوم الحداثة عندهم، والذى يتعارض مع المفهوم الذى كان سائداً من قبل، والذى يتحدث عن مجتمع ثابت من حيث المبدأ، وهو مفهوم استند أساساً على التحرير الفقهي لما عبر عنه مصطلح البدعة العربى، والذى يترجم عموماً بـ «التجديد»، وإن كان يتطابق على نحو أنسب مع مفهوم «المراجعة» الحالى، والذى يرتبط بمفهوم الخروج على الإتباع.

وبين صفوف جزء من الأوساط القائدة، يرى النور الرأى الذى يذهب إلى أنه إذا كان من المنوع التجديد فى الشئون الدينية، فإن بالامكان التجديد على الأقل بالنسبة للشئون الدينية التى لا ينظمها القرآن أو تراث أقوال وأفعال النبي محمد، وحيث تعتبر الاصلاحات، من ثم، مشروعة.

وتظهر أولوية ضرورتها فى المجال العسكرى، حيث يتعلق الأمر بالقتداء بنموذج جيوش أوروبا الحديثة. وبعد عدة محاولات غير ناجحة بسبب المعارضات السلفية لآلية «بدعة»، يجرى اتخاذ اجراء حاسم فى هذا الاتجاه فى عام ١٨٢٦ من جانب السلطان محمود الثانى، الذى يرد على تمرد أخير من جانب الانكشارية بذبحهم بلا رحمة، ويجرى حل قوات الانكشارية والسباهيين، وتنظيم الجيوش وفق المبادئ الأوروبية، مع الاعتماد على مدربين أجانب.

ويتشجع من هذا النجاح، يمد محمود الثانى التحديث إلى مجالات أخرى، حيث يلزم الموظفين بارتداء الملابس الأوروبية مع لبس الطربوش وينشئ وزارة الداخلية ووزارة الشئون الخارجية معاشرتين لوزارات الداخلية والشئون الخارجية الأوروبية. وسوف يمضى ابنه وخليفته عبد المجيد (١٨٣٩ - ١٨٦١) إلى ما هو أبعد من ذلك بكثير: ففى عام ١٨٣٩، يأمر بتلاوة، أمام اجتماع مهيب لكتاب الشخصيات العثمانية والسفراء الاجانب، للائحة السلطانية التى تدشن الاصلاحات الكبرى الأولى (التنظيمات)، والتى يتمثل مشروعها الأساسى فى اعلن المساواة

القانونية بين جميع رعايا الامبراطورية، دون تمييز على أساس الدين أو القومية.

ومما له دلالته أن نص اللائحة قد صدر بالتركية وبالفرنسية في آن واحد. وبعد ذلك، فإن الفرنسية، التي كانت دراستها المعمقة قد أدخلت بالفعل بين صفوف الصفواد، تصبح، بالنسبة لجميع التشريعات التي لها مغزى دولي ما، اللغة الرسمية الثانية للامبراطورية، وسرعان ما تنتشر الدراسة بها، والتي تحمل الثقافة والأفكار والأساليب الفرنسية، بين صفوف الارستقراطية وعالم المثقفين العثمانيين.

ويتطلب الأمر اسهابات مطولة لوصف التوسيع التدريجي للعلوم الغربية بين صفوف العثمانيين. ويكتفينا القول أنه يبدأ بالعلوم التي بدت الأكثر فائدة بشكل فوري و مباشر بالنسبة للامبراطورية: العلوم المرتبطة بالفن العسكري (كالرياضيات؛ بالنسبة للمدفعية) أو بالصحة العامة (كالعلوم الطبية) ويستمر هذا التوسيع، شيئاً فشيئاً، عبر ادخال العلوم التطبيقية على التقنيات الجديدة الضرورية لتحديث البلاد (ومن أمثلتها، بين أمثلة أخرى، إنشاء شركة للسفن البحارية، في عام ١٨٥١، لنقل المسافرين في مجال اسطنبول البحري). وكان من نتائج التعاون العسكري الفرنسي - الانجليزي - التركي في حرب القرم ضد روسيا (١٨٥٤ - ١٨٥٦) إرسال شبان عثمانيين إلى الغرب لدراسة العلوم والتقنيات هناك.

وكان السلطان عبد المجيد (١٨٣٩ - ١٨٦١) نصيراً راسخاً لـ تغريب المؤسسات والثقافة التركية. ويتأسس في عهده في اسطنبول أول جامعة حديثة، حيث يحذو تعليم العلوم حذواً أوروبياً وهو، أيضاً، الذي يأمر، في عام ١٨٥٠، بإنشاء أكاديمية العلوم العثمانية (انچومين - اى دانيش). ومنذ ذلك الحين، نجد أن الصفواد المثقفة، التي تهجر المدارس التقليدية (التي تتمثل مهمتها الوحيدة في تكوين رجال دين)، تشارك في الحياة العلمية الحديثة.

واقتداءً بمثال القصر، تتبني الإرستقراطية العثمانية بسرعة أسلوب الحياة الأوروبي، وتصبح الفرنسيّة، بالنسبة للكثيرين من أفرادها، لغتهم الثانية. وتتكاثر ترجمات المؤلفات الفرنسيّة. وبشكل متزايد باطراد يتأثر اختيار الثياب وتأثيث الدور والزخرفة والعمارة وتنسيق الحدائق بالأساليب الغربيّة.

كما أن هذا التأثير من جانب الغرب، وخاصة من جانب فرنسا، يمس الفكر السياسي: فأفكار الثورة الفرنسيّة، وتأثير نابوليون، ومفهوم الملكية الدستوريّة، وخاصة مفهوم الحرية، سوف تميز ايديولوجية الأوساط القائدة، وسرعان ما سوف تجذب الحركة الرومانسيّة جيلاً أدبياً جديداً.

وفي مجال الكتابة التاريخية، فإن أول عمل تاريخي ينتمي إلى فترة التنظيمات هو تاريخ - اي دولة - اي عثمانيه (تاريخ الدولة العثمانية) الذي كتبه أحمد جودت باشا، وهو مؤرخ رسمي يروى احداث الفترة المتده من عام ١٧٧٤ إلى عام ١٨٢٦، على شكل تاريخ مؤلف وفق تقاليد كتاب الحوليات؛ وقد واصل خليفته، أحمد لطفي (١٨١٥ - ١٩٠٧)، عمله بالتاريخ للفترة المتده من عام ١٨٢٦ إلى عام ١٨٦١. وقد كتب محمد ثريا (مات في عام ١٩٠٩) سجل - اي عثماني (السجل العثماني)، وهو عمل يجمع سير جميع الشخصيات التي تتمتع بقدر من الأهمية في التاريخ العثماني. وينتمي إلى هذا النوع من أنواع الكتابة التاريخية عمل ابن الأمين محمود كمال اينال (١٨٧٠ - ١٩٥٧)، عثماني ديفريند سون صدر أعلملار (آخر الصدور العظام للعصر العثماني)، وهو عبارة عن سير جد تفصيلية للصدور العظام من عام ١٨٥٢ إلى عام ١٩٢٠. لكن أحمد وفيق باشا (١٨٢٣ - ١٨٩١) بوجه خاص، هو الذي يدخل، من خلال كتابه *فذلكه* - اي تاريخ - اي عثماني (موجز التاريخ العثماني)، المفاهيم التاريخية الجديدة المؤسسة ليس على السلاطين بل على المراحل الكبرى للتاريخ العثماني؛ وقد حذاه عبد الرحمن شريف ومصطفى نوري باشا (١٨٢٤ - ١٨٩٠) الذي يعتبر كتابه *فتائح*

**الوقوعات** (نتائج الأحداث) تركيباً للتاريخ العثماني يجري فيه تناول أسباب ونتائج الأحداث، ودراسة المؤسسات والمشكلات الاقتصادية، وإن كان ليس دون الواقع في أخطاء من جهة أخرى.

وكان لابد من انتظار إنشاء جمعية التاريخ العثماني (تاريخ - اي عثماني اينچومينى)، في عام ١٩١١ وأصدر مجلتها (ت.ع.ا. ميچمواسى) حتى يولد عصر حديث حقاً للكتابة التاريخية العثمانية.

وفي مواجهة تيار التغريب، الذي يدعمه رجال الدولة الرئيسيون، سوف يخوض المتمسكون بثبات التراث الإسلامي معركة يدعمها في أن واحد العوام والعلماء. مع نجاحات متكررة لكنها عابرة (الاغلاق المؤقت للجامعة، تعطيل عدد من الصحف، حرمانات من النفوذ بسبب الهرطقة). ولن تتخلف السلطة نفسها عن الاعتداء على المصلحين نوى الأفكار التي تبدو لها تخريبية. لكن كل قمع يستتبع، من باب رد الفعل، تعززاً للحركات التجديدية، وتؤدي الفترة الطويلة للحكم المطلق الذي عرفه عهد عبد الحميد الثاني إلى بروز الحركة الثورية لجماعة العثمانيين الشبان (أو تركيا الفتاة)، التي تستولى على السلطة في عام ١٩٠٨ وتحتفظ بها خلال حرب ١٩١٤ - ١٩١٨.

## **ظهور الصحافة. المدارس والمجالات الأدبية**

تلعب الصحافة دوراً أساسياً في التجديد الفكري والسياسي. وكانت الصحفية العثمانية الأولى (١٨٣١) صحفة رسمية، أما الصحفة العثمانية الثانية (١٨٤٠) فقد كانت صحفة شبه رسمية. وترجع إلى شينازى (١٨٢٦ - ١٨٧١) مائرة كونه مشاركاً في عام ١٨٦٠ في تأسيس أول صحفة خاصة، ثم مؤسساً ورئيس تحرير، اعتباراً من عام ١٨٦٢، لأول مجلة مستقلة كبيرة، أدبية وسياسية، هي

مجلة تصوير - اى أفكار (تصوير الأفكار)، التي تتميز بنزعة تقدمية راسخة، لكنها معتدلة، و يتميز بتأثير ثقافي فرنسي عليها (كان شيئاً قد أقام في فرنسا من عام ١٨٤٩ إلى عام ١٨٥٥). وقد أصبح هذا التجديد المثير ممكناً بفضل الاندفاع الجديد للحداثة والذي ميز عهد السلطان عبد العزيز (١٨٦١ - ١٨٧٦)، وهو عامل أوروبي التفكير تلت زيارته الرسمية، في عام ١٨٦٧، لناپوليون الثالث (وهي أول زيارة من نوعها) رحلة إلى لندن وبرلين وفيينا: بما يشكل حدثاً جديداً كان مثيراً وأسهم في تحريك الأذهان، بما في ذلك بين الأوساط الدينية.

وفي ظل عبد العزيز يبدأ في تركيا على نطاق واسع إنشاء تعليم عام، حيث يصبح المدرسوون موظفين: تعليم أولى، مخصص من حيث المبدأ للأطفال اعتباراً من السادسة من العمر؛ مدارس أولية عليا؛ كليات. وقد أنشئ الليسيه الأول في جالاتا - سراي في عام ١٨٦٨؛ وكان يجرى تدريس الفرنسية فيه، وقد أصبح بورقة لتقويم مثقفين وموظفين. وسرعان ما جرى التصريح بإنشاء مدارس وكليات أجنبية (فرنسية في غالبيتها وتدار من جانب رهبانيات كاثوليكية)، وكان يتزداد عليها في أن واحد أفراد من الأقليات وأتراء من الأسر الميسورة الحال. وقد أتيح للبنات، لأول مرة، الحصول على تعليم حديث. وبطبيعة الحال، فإن هذه التدابير تستتبع مقاومة من جانب رجال الدين، الذين كانوا حتى ذلك الحين المهيمنين على التعليم الأولى، والذين ظل نفوذهم كاملاً في الأرياف. ويظل التعليم الديني هو القاعدة بالنسبة للأطفال المسلمين، لكن المدارس الجديدة تقدم من جهة أخرى تعليماً أوروبي النمط.

وعتباً من عام ١٨٩١، يشجع إنشاء مجلة ثروة - اى فنون (ثروة الفنون) تحت اشراف أحمد احسان، على نشر الثقافة الحديثة بين المثقفين. إلا أنه، في عام ١٨٩٦، بناءً على توصية من جانب أكرم رجائى زاده (١٨٤٦ - ١٩١٤)، الملهم

الفكري لكل من أحمد احسان وتوفيق فكرت (١٨٧٠ - ١٩١٥)، يصبح الأخير رئيس تحرير للمجلة و يجعل منها مجلة أدبية وفنية حداثية، كان تأثيرها بالغ القوة حتى عام ١٩٠١، وهو العام الذي جرى تعطيلها فيه بناءً على أمر عبد الحميد.

ولا يسعنا هنا ان نروى التاريخ الموار للصحافة العثمانية التي شهدت تطوراً سريعاً في النصف الثاني من القرن التاسع عشر (ويشكل أسرع بعد وصول جماعة تركيا الفتاة إلى السلطة في عام ١٩٠٨)، إلا أنه يتبع علينا التشديد على الأهمية الخاصة تماماً للمجلتين اللتين أسلفنا الإشارة إليهما، تصوير - اي أفكار وثورة - اي فنون، في الحياة الأدبية.

وعبر مقالاته بالدرجة الأولى في المجلة الأولى يشتهر أعظم شاعر رومانسي في الأدب التركي، والذي ما زال يعتبر إلى اليوم بطلًا قومياً، وهو نامق كمال (١٨٤٠ - ١٨٨٨)، الشاعر والكاتب المسرحي والروائي، الذي غالباً ما تجري مقارنته بفيكتور هوغو. فهذا الرجل، الوثيق الارتباط بجماعة تركيا الفتاة، والذي يتعرض لمصائر تتناوب بين النفي (خاصة إلى باريس ولندن وبروكسل، ثم إلى قيينا بين عامي ١٨٦٧ و ١٨٧٠) والتكريم، ويُبعد في النهاية عن اسطنبول واليها على رودس، ثم على شيو (التي يموت فيها)، تبعاً لتقلبات السياسة الداخلية للإمبراطورية، يكتب نصوصاً سياسية حامية ومسرحيات وطنية أو عاطفية ورواية حب مأساوي طويلة تعتبر أول رواية تركية، وقصائد ذات مصدر الهام غنائي. ويحافظ نثره وشعره، من حيث الجوهر، على أشكال الأدب العثماني الكلاسيكي، مع دفعه تعقيدات المعجم العربي - الفارسي الكلاسيكي إلى أقصى مدى، لكنها تحمل الأفكار الجديدة للرومانسية الغربية، أحياناً إلى حد التخمة الشفهية.

كما أن عبد الحق حميد (١٨٥١ - ١٩٣٧)، جد القريب إليه من حيث اللغة والأسلوب، والمتأثر هو الآخر بالرومانسيين الفرنسيين، وشاعر الحرية الشهير

(الذى يكتب كلمة الحرية بالفرنسية فى النص التركى - العثمانى): قد عرف هو أيضاً أشكال التجريد من الحظوة بوصفه معارضأ، لكنه ينهى حياته الطويلة مكرماً، منذ استيلاء جماعة تركيا الفتاة على السلطة فى عام ١٩٠٨. وهو يكتب ترافقيديات نثرية وشعرية، ذات مصدر الهمام تارىخى - وطني يثير تأملات سياسية، أو مسرحيات مكرسة لفواجع الحب والموت. وعلى الرغم من كونه تقليدياً في معجمه، فإنه يجدد باللجوء أحياناً، في الشعر، إلى أشكال مقطوعية (وليس عروضية بعد). وبرغم كونه في أن واحد قومياً عثمانياً (ثم تركياً) ومدافعاً عن الثقافة الإسلامية ضد انتقادات الغربيين ( شأنه في ذلك شأن نامق كمال تماماً)، فإنه يميز نفسه عن الأرثوذكسيّة المسلمة بميّتها في تاليهية (تذكر الوحي والآخرة) وذات نزعة إنسانية مستمدّة من فيكتور هوجو.

أما فيما يتعلق بجماعة كتاب مدرسة ثروة - أي فنون، فإنهم إن كانوا يتاثرون هم كذلك بالنزعة العاطفية الرومانسية وبالحداثة وبالعداء للحكم المطلق، فقد كانت لهم، تحت التأثير الرئيسي للكتابات النظرية لرجائى زاده، عميدهم، مفاهيم جمالية تميل إلى دعوة «الفن للفن»، المستمدّة من البارناسيين. فهم مدفوعون، أكثر من أي شيء آخر، إلى محاكاة الأجناس الأدبية الفرنسية. وجناح شهاب الدين (١٨٧٠ - ١٩٣٤) هو الأكثر تمثيلاً لهذه الاتجاهات؛ فتأثير الرمزيين والبارناسيين على عمله الشعري، المكرس أساساً لتيمتي الطبيعة والحب (والذى سوف يهجره بعد عام ١٩٠٨ لكي يتفرغ للعمل السياسي)، يدفعه إلى أن يبدع، على غرارهم، صوراً غريبة ونادرة، بما يشكل مصدر حيرة بالنسبة لقراءه الأوائل، وإن كانت تتميز بجودة فنية سوف تلقى التقدير فيما بعد. أما توفيق فكرت، طيلة بقائه على رأس مجلة ثروة - أي فنون (حتى أوائل عام ١٩٠١)، فإنه يكتب قصائد من النوع نفسه، بالنزعة الجمالية نفسها؛ لكنه سوف يشارك، بعد ذلك، في المعركة السياسية باشعار ساخرة ذات قوة عظيمة، وسوف يعبر عن آراء انتقادية تجاه النظام

الاجتماعي، كما سوف يعبر عن اتجاهات سلمية ومعادية للنزعه العسكرية ولا أدرية. وفي سنوات عمره الأخيرة، المكرسة للتعليم (كان مديرًا لليسيه جالاتا - سراي)، لن يجامل هذا الخارج على الاتباعية الزعماء الذين يدشنون، بدفع من أنور باشا، عملية التحالف مع إمبراطوريات وسط أوروبا، ممهدين بذلك السبيل أمام هزيمة العثمانيين في الحرب العالمية الأولى، وتدمير دولتهم.

ومنذ عام ١٨٩٦، بُرِزَتْ مجلَّةُ ثُرُوةٍ - إِيْ فُنُونٍ من خَلَال نَسْرِ المَسَلَّسَاتِ الأولى للروائي الكبير خالد ضياء (١٨٦٧ - ١٩٤٥)، وهو ابن تاجر سجاد من عشاق، في الأناضول (ومن هنا اسم عائلته، عشاقليجيـل) وقد وفر هذا التاجر العصري لابنه دراسات راسخة للفرنسيـية - بما يشكل علامة من علامات ذلك الزمن. ويدخل خالد ضياء إلى تركيا الرواية الأخلاقية والقصة ذات الموضوع الاجتماعي. وهو يميل في آن واحد إلى الواقعية وإلى التفسير السيكولوجيـي، وغالباً ما يجعل من الأحياء الفقيرة في المدن مسرحاً لقصصه. ولما كان كاتباً غزيراً الانتاج وناجحاً، فقد عمل على تحديث لغته فيطبعات الجديدة لأعماله في العصر الجمهوري.

ولذا كانت المسلسلات القصصية ذات مصدر الالهام الثقافي بدرجة كبيرة والمنشورة في مجلة ثُرُوةٍ - إِيْ فُنُونٍ قد مسـت جمهوراً من المثقفين العصريـين، فقد كان هناك جمهور أوسع بكثير للرواية ذات النوع الشعبي، والتي كان رائدها أحمد مدحت (١٨٤٤ - ١٩١٣)، وهو كاتب يكتب في موضوعات متباينة، ويتميز بنشاط بالغ، ويبسط ويقتبس ويقلد روايات المغامرات (كروايات دوما الأب ودوما الابن وچول ثيـرين وأخـرين كثـيرـين)، وهو مؤلف حكايات مسـهبـ، يتحدث عن الأخـلاقـ، ويتميز بالانفتاح على التقدم الاجتماعيـ، ويتبـنىـ الروح العصـرـيةـ، لكنـهـ يتـخذـ موقفـاًـ انتقادـياًـ تجـاهـ تـبـجـحـ تـغـرـيبـيـ معـينـ. أما حـسـينـ رـحـمـىـ - جـورـبـينـارـ (١٨٦٤ - ١٩٤٤)،

المتأثر بالمدرسة الطبيعية الفرنسية، فهو يحقق الكمال لجنس الرواية الشعبية بتعميقه للتأمل في أحوال المجتمع فيها (عبر إبراز التناقضات بين التراث والحداثة)، ويتهدّيه للتحليلات السيكولوجية، دون اغفال الجنس، ويتحقّقه لبناء أفضل للحبكة، حيث تترابط المغامرة مع الحب، وبإدخاله جرعات من الهزل في المأساة.

وتعتبر هذه الروايات الشعبية صدى لـ «الأزمة الحضارية» للإمبراطورية العثمانية الأفلة، الممزقة بالفعل في أوروبا وفي أفريقيا، والمستعمرة اقتصادياً من جانب الدول الغربية العظمى، والتي تشهد غلياناً سياسياً سافراً. وهذا التطور المأساوي، بحرقه المحلية المتواصلة، وبما ينطوى عليه من إذلالات، يؤدي إلى بروز شعور قومي جديد، مختلف عن الوطنية العثمانية المتعددة القوميات، ومتمحور حول «النزعه التركية» وقوى الشبه بالنزعات القومية الأوروبية. وأول شاعر يعبر عن هذا الشعور هو محمد أمين (١٨٦٩ - ١٩٤٤)، وهو شاعر متقد الحماس، وعفوئ ومستقل عن آية مدرسة أدبية، أصبح فجأة شهيراً من خلال مجموعته الشعرية تركتشى شعرلىر (قصائد تركية، وليس عثمانية!). بعد الحرب اليونانية - التركية في عام ١٨٩٧. وسوف تتطور الحركة القومية «التركية النزعه» بسرعة وسوف تنظم نفسها بعد استيلاء جماعة تركيا الفتاة على السلطة، تحت قيادة لجنة الاتحاد والترقي (١٩٠٨)، التي سوف تهيمن على تركيا حتى عام ١٩١٨.

وقد تشكلت اللجنة في سالونيك، المدينة الكوزموپوليتية والمركز الفكري الكبير. وهناك، أيضاً، تأسست، في عام ١٩١١، مجلة جينچى قلملىر (الأقلام الشابة)، حيث تحدّدت الأيديولوجية «التركية النزعه». وكان منظر هذه الأيديولوجية هو ضياء جو قلب (١٨٧٦ - ١٩٢٤)، سوسبيولوجي اللجنة، الذي استمد الالهام جزئياً من نوركاييم، والذي مجده قصيدة طوران (١٩١١)، ذات العنوان المستعار من ملحمة الشاه - نامه الفارسية (حيث يشير إلى آسيا الوسطى البدوية)، ذكرى الأتراك

قبل الإسلاميين. والواقع أن «النزعه الطوراني» التي راودتها الرغبة في عودة ثقافية إلى المصادر العرقية - اللغوية لآسيا الناطقة بالتركية، كان عليها مع ذلك التصالح مع الإسلام، لكنه اسلام «قومي» وليس عربياً، كما كان عليها، لتأمين قوة الأمة، الدخول في الحداثة العلمية والتكنولوجية. وقد طور ضياء جو قلب في بحوث نثرية عديدة هذا المذهب الثلاثي الوجوه، الذي لخصه في شعار «الترنيك، الأسلامة، التحديث»، والذي لقي نجاحاً كبيراً.

اما الشخصية البارزة الأخرى في جماعة الأقلام الشابة، عمر سيف الدين (١٨٨٤ - ١٩٢٠)، فهو روائي عظيم الموهبة، كان أول من أنجز، بعيارته العفوية، أحد الأهداف الأساسية للأدب القومي التركي الجديد: كتابة تركية طبيعية (رشيقه)، مفهومة من الجمهور الواسع، متحررة من كل حذفة عربية فارسية، أقرب ما تكون من التركية التي يتحدث بها المتعلمون. وإلى جانب الموضوعات القومية (حول الفظائع التي ارتكبها العدو، مثلاً)، والمكررة في فترته الأولى، فإنه يعالج بقدر كبير من الدعاية والسخرية عيوب المجتمع (الخرافات، الرياء الديني، الفساد، المتاجرة بكل شيء لاعتبارات أناانية، الوطنية الزائفة)، مع اشارته أيضاً إلى المزايا الأخلاقية للشعب التركي، وكل ذلك دون بلاغة طنانة، ويدركاه. وما زال الناس يستمتعون إلى اليوم بقراءة أعماله.

أما مجلة فجر - اي آتى (فجر المستقبل)، المنافسة لـ*إيجينچى قلملىرى*، ولكن الأقل جمهوراً، والتي تأسست قبلها بوقت قصير (١٩٠٩)، فقد كانت أقل ميلاً إلى تناول الموضوعات السياسية (وإن كانت «قومية») وأكثر ميلاً إلى النزعه الجمالية الأدبية وقد برزت بشكل خاص من خلال ابداع أحمد هاشم (١٨٨٥ - ١٩٣٣)، الشاعر الرمزي والذي يعبر عن مشاعر النفس الحميمة، والذي كتب أشعاراً حساسة في موسيقيتها، وذات نبرة جد جديدة في الأدب التركي.

ويتميز بالتعبير عن مشاعر النفس الحميمة أيضاً عمل شاعرات الفترة الأخيرة للإمبراطورية العثمانية، اللاتي، كالأشهر بينهن، نيجار هانم (١٨٥٦ - ١٩١٨)، يعبرن بشكل خاص عن خيبات الأمل في الحياة، بأسلوب كلاسيكي. إلا أنه، في أواخر زمن الإمبراطورية، تظهر روايات ذات مزاج جد مختلف، هي خالده أديب - أديفار - (١٨٨٣ - ١٩٦٤)، المناضلة النسائية والقومية، والرواية المعروفة أساساً بروايتها خاندان، التي تعبّر بطلتها عن طموحاتها هي. وتنتمي بقية أعمالها إلى الفترة الجمهورية.

وقد حقّ كتاب كبار آخرون بداعياتهم في الأعوام الأخيرة للإمبراطورية، لكن موهبتهم الحقيقة لا تعبّر عن نفسها إلا في ظل الجمهورية.

### الأشكال الأخرى للحياة الثقافية في القرن التاسع عشر

سوف يثور نقاش مسهب عن تاريخ المسرح في مختلف مراحل تحديث الإمبراطورية. فالتراث لم يكن يتضمن، مع مسرح خيالات القره جوز (الذى تحدثنا عنه، والذي يبلغ آنذاك كماله في الهجاء الاجتماعي - وإن كان يتتجنب التعرض للسلطة)، غير عروض شعبية في الهواء الطلق، لموضوعات مماثلة وذات اتجاه ساخر، تؤدي غالباً من جانب هواة (ذكور)، عرفوا في القرن التاسع عشر تحت اسم أورطه اوبيونو. وسيوف تظهر المسارح الأولى ذات النمط الغربي في عام ١٨٣٩، حيث تؤدي فرق فرنسية وإيطالية ببرامج عروضها. كما سوف تؤدي فرق يونانية أو أرمنية في هذا المسارح كوميديات ذات حوارات مرتبطة (طلوعات) جزئياً، إلا أنه سوف تكون هناك أيضاً عروض للأوبرات الإيطالية، تؤدي أمام البلط. وفي عام ١٨٦٧ يتأسس المسرح العثماني، تحت إشراف جوللو أجوب، مع قيام فرقة أرمنية بأداء مسرحيات أوروبية بالتركية وبأداء عدد من الأوبرايات التركية الأولى. وسيوف يأمر السلطان عبد الحميد باغلاقه في عام ١٨٨٢، وسيوف

يهدمه بعد ذلك، باعتباره تخريبياً. وبعد ثورة تركيا الفتاة في عام ١٩٠٨، سوف يتطور المسرح الحديث، ب مختلف أشكاله، من خلال برنامج عروض تركي أصيل أو الترجمة وسوف يصبح شبيهاً بالمسارح الأوروبية. وسوف تطوف فرق الارتجال (طلوعات) بالولايات التركية، وتؤدي فيها مسرحيات مقتبسة من المسرحيات الغربية، بل وسوف تؤدي تراجيديات اغريقية .. وسوف يصبح الممثلون الأتراك أوفر عدداً، إلا أنه سوف يتعين الانتظار حتى قيام الجمهورية لكي نرى تشكل فرق تركية بالكامل، مع ممثلات تركيات (وليس بعد أرمنيات أو يونانيات).

ويوجه عام، فقد كانت مختلف الأجناس الأدبية الأوروبية ممثلاً في تركيا عند نهاية الإمبراطورية العثمانية، وقد وجدت العلوم الحديثة فيها بالفعل، بما في ذلك العلوم الإنسانية والاجتماعية أنصاراً أكفاءً، مارس كثيرون منهم نشطة تعليمية فعالة.

وقد مس التغيير، في القرن التاسع عشر، الفنون الموسيقية، مع مجيءِ «اوركسترات أوروبية، واستيراد الآلات الموسيقية، وموضة البيانو التي انتشرت بين سيدات aristocratic. بل إن الأمر يصل إلى حد تأثير الموسيقى التقليدية بالألحان الأوروبية: ويقال أن الدرويش المولوي ديدى اسماعيل حمامى زاده (١٧٧٧ - ١٨٤٥) كان الرائد في هذا الاقتباس في مؤلفاته الموسيقية الروحية. ولن يكون هناك غياب للمؤلفين الموسيقيين للأوركسترات التركية «الحديثة» في نهاية الإمبراطورية.

وكان الرسم الزيتي «الحديث» محل احترام في البلاط وفي الأوساط الاجتماعية العليا ( وإن كان النحت قد ظل مشبهاً لإعتبارات دينية؛ وسوف يتتطور بشكل واسع في ظل الجمهورية). وقد شهدت الزخرفة والعمارة الغربيتان توسيعاً سريعاً، مما أدى أحياناً، إلى فن مختلط، من النوع «الكولونيالي».

وباختصار، ففي جميع مجالات الثقافة، يتحقق تحدي ثقافة الإمبراطورية العثمانية، في المدن، بشكل يتميز بالحيوية، ويقطع تأثير الطبقات الحاكمة شوطاً طويلاً. لكن الأرياف والأحياء الدينية الشعبية تواصل الحياة في عالم ثقافي تقليدي، صاغته قرون من إسلام محافظ.

ولم تك هذه الازدواجية الثقافية هي أبسط المشاكل التي سوف تواجه مصطفى كمال أتاتورك وأنصاره في سعيهم إلى أن يجعلوا من تركيا جمهورية علمانية وعصرية، توجه بصرها بثبات شطر أوروبا.

**الملاحق**

## معالم تاريخية

### أوروبا الغربية

١٢٨٥ - ١٣١٤: فيليب الرابع الجميل

١٢٠٩: البابوية في آفينيون

١٣٣٧: بداية حرب المائة عام

١٣٤٦: معركة كريسي

١٣٤٧ - ١٣٤٨: الطاعون الأكبر

١٣٧٧: عودة البابوية إلى روما

١٣٧٨ - ١٤١٧: انشقاق الغرب الكبير

### العثمانيون

نحو ١٢٩٠ - نحو ١٣٢٠: عثمان

نحو ١٣٢٠ - ١٣٦٢: أورخان

١٣٢٦: الاستيلاء على بورصا

١٣٣٧: الاستيلاء على نيكوميديا

١٣٥٤: الاستيلاء على غالاتيولى

١٣٦٢ - ١٣٨٩: مراد الأول

١٣٧٥ - ١٣٧١: غزو صربيا

١٣٨٩: معركة كوسوفو

١٣٨٩ - ١٤٠٢: بايزيد الأول

١٣٩٤: احتلال بلغاريا

١٣٩٦: هزيمة المسيحيين في نيكوبوليس

١٤٠٢: هزيمة العثمانيين في أنقرة على يد تيمور لنك

١٤١٤ - ١٤١٨ : مجمع كونستانتس.  
 نهاية الانشقاق الكبير  
 ١٤١٥ : معركة آزينكور  
 ١٤٢٩ : چان دارك في شينون  
 ١٤٣١ : ادانة وإعدام چان دارك  
 ١٤٥٣ : معركة كاستيون. نهاية حرب  
 المائة عام

١٤٦١ - ١٤٨٣ : لويس الحادى عشر  
 ١٤٦٧ - ١٤٧٧ : شارل الجسور  
 ١٤٩٢ : كريستوفر كولومبوس فى  
 جزر الأنتيل

١٤٠٢ - ١٤١٣ : الصراع بين أبناء  
 بايزيد الأول  
 ١٤١٣ - ١٤٢١ : محمد الأول  
 ١٤٢١ - ١٤٥١ : مراد الثاني  
 ١٤٤٤ : هزيمة المجريين فى فارنا  
 ١٤٥١ - ١٤٨١ : محمد الثانى الفاتح  
 ١٤٥٣ : الاستيلاء على القدسية  
 ١٤٦١ : نهاية امبراطورية تريلزوند  
 اليونانية  
 ١٤٦٢ : ضم البوسنة  
 ١٤٧٤ : خانية القرم تحت السيادة  
 العثمانية  
 ١٤٨١ - ١٥١٢ : بايزيد الثانى

|                                           |                                                           |
|-------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| ١٤٩٢ : استيلاء الاسبان على غرناطة         | ١٤٨٥ - ١٤٩١ : الحرب مع المماليك                           |
| ١٤٩٤ - ١٥١٧ : الحملات الفرنسية في ايطاليا |                                                           |
| ١٤٩٨ : اكتشاف فاسكو دا جاما لطريق الهند   | ١٤٩٩ - ١٥٠٢ : الحرب مع البندقية                           |
| ١٥٠٩ - ١٥٤٧ : هنري الثامن ملك انجلترا     | ١٥٠١ : شاه اسماعيل يُؤسس السلالة الحاكمة الصفوية في ايران |
| ١٥١٥ - ١٥٤٧ : فرانسوا الأول               | ١٥١٢ - ١٥٢٠ : سليم الأول                                  |
| ١٥١٩ - ١٥٥٦ : شارل الخامس                 | ١٥١٤ : انتصار تشارلز الخامس على الصوفيين                  |
| ١٥٢١ : حرمان لوثر                         | ١٥١٦ - ١٥١٧ : فتح سوريا ومصر                              |
| ١٥٣٤ : هنري الثامن يعلن القطعية مع روما   | ١٥١٦ :احتلال مدينة الجزائر                                |
|                                           | ١٥٢٠ - ١٥٥٦ : سليمان القانوني                             |
|                                           | ١٥٢٢ : الاستيلاء على رودس                                 |
|                                           | ١٥٢٦ : معركة موهاكس، غزو المجر                            |
|                                           | ١٥٢٩ : فشل حصار فيينا                                     |
|                                           | ١٥٣٤ : الاستيلاء على بغداد                                |

|                                            |  |                                                                           |
|--------------------------------------------|--|---------------------------------------------------------------------------|
|                                            |  | ١٥٣٦ : عقد امتيازات مع فرنسا                                              |
| ١٥٤٠ : بدايات رهبانية اليسوعيين            |  | ١٥٣٩ : الاستيلاء على عدن                                                  |
| ١٥٤١ : إنشاء الكنيسة المصلحة على يد كالفن  |  | ١٥٤١ : ضم المجر                                                           |
| ١٥٤٨ - ١٥٥٢ : اليزابيث الأولى ملكة إنجلترا |  | ١٥٤٨ - ١٥٥٧ - ١٥٦٧ : بناء المساجد الكبرى في إسطنبول وفي إدرنه على يد سنان |
| ١٥٦٢ - ١٥٩٨ : حروب الدين في فرنسا          |  | ١٥٦٦ : معركة زيجيد. موت سليمان                                            |
| ١٥٧٢ : مذبحة سان - بارتيليمي               |  | ١٥٦٦ - ١٥٧٤ : سليم الثاني                                                 |
| ١٥٨٩ - ١٦١٠ : هنري الرابع                  |  | ١٥٧١ - ١٥٧٠ : احتلال قبرص                                                 |
| ١٥٩٨ : مرسوم نانت                          |  | ١٥٧١ : هزيمة لييان                                                        |
|                                            |  | ١٥٧٤ : الاستيلاء على مدينة تونس                                           |
|                                            |  | ١٥٧٤ - ١٥٩٥ : مراد الثالث                                                 |
|                                            |  | ١٥٩٥ - ١٦٠٤ : محمد الثالث                                                 |
|                                            |  | ١٦٠٤ - ١٦١٧ : أحمد الأول                                                  |

|                                         |                                             |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------|
| ١٦١٠ - ١٦٤٣ : لويس الثالث عشر           | ١٦١٢ : منح امتيازات للهولنديين              |
| ١٦١٨ - ١٦٤٨ : حرب الثلاثين عاماً        | ١٦١٧ - ١٦١٨ : مصطفى الأول                   |
| ١٦٢٤ - ١٦٤٢ : وزارة ريشيليو             | ١٦١٨ - ١٦٢٢ : عثمان الثاني                  |
| ١٦٢٥ - ١٦٤٩ : شارل الأول ملك انجلترا    | ١٦٢٢ - ١٦٢٣ : مصطفى الأول (الولاية الثانية) |
| ١٦٤٢ - ١٦٦١ : وزارة مازاران             | ١٦٢٩ - ١٦٤٠ : مراد الرابع                   |
| ١٦٤٣ - ١٦١٥ : لويس الرابع عشر           | ١٦٣٩ : اعادة الاستيلاء على بغداد            |
| ١٦٤٨ : معاهدة ويستفاليا                 | ١٦٤٠ - ١٦٤٨ : ابراهيم الأول                 |
| ١٦٥٣ - ١٦٥٨ : ديكاتورية أوليفير كرومويل | ١٦٤٤ : بداية حملة كريت                      |
| ١٦٥٩ : معاهدة البير ينبيتر              | ١٦٤٨ - ١٦٨٧ : محمد الرابع                   |
| ١٦٦٠ - ١٦٨٥ : شارل الثاني ملك انجلترا   | ١٦٥٦ - ١٦٦١ : صداررة محمد كويرولو العظمى    |
| ١٦٦٥ - ١٦٨٣ : كولبير                    | ١٦٦١ - ١٦٧٦ : صداررة فاضل أحمد باشا العظمى  |
|                                         | ١٦٦٤ : هزيمة سان جوتهارد                    |

|                                                |                                                  |
|------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| ١٦٦٥ - ١٦٨٣ : كولبيير                          | ١٦٦٩ : السفارة التركية في فرنسا                  |
| ١٦٧٠ : إنشاء شركة المشرق                       | ١٦٧٦ - ١٦٨٣ : صدارة مصطفى<br>قره باشا العظمى     |
| ١٦٨٥ : الغاء مرسوم نانت                        | ١٦٨٣ : فشل حصار فيينا                            |
| ١٦٨٥ - ١٦٨٨ : چاك الثاني ملك<br>إنجلترا        | ١٦٨٧ : العصبة المقدسة ضد<br>العثمانيين           |
| ١٦٨٩ - ١٧٢٥ : بطرس الأول<br>الأكبر، قيصر روسيا | ١٦٩١ - ١٦٩١ : سليمان الثاني                      |
| ١٦٩٧ : صلح ريسفيك                              | ١٦٩٥ - ١٦٩٥ : أحمد الثاني                        |
| ١٧٠٢ : إنشاء سان بطرسبورغ                      | ١٧٩٥ - ١٧٠٣ : مصطفى الثاني                       |
| ١٧٠٩ : معركة بولتافا                           | ١٧٩٩ : معاهدة كارلوثيتز                          |
| ١٧١٢ : معاهدة أوتريخت                          | ١٧٣٠ - ١٧٣٠ : أحمد الثالث                        |
|                                                | ١٧١٢ - ١٧١٣ : معاهدة<br>القسطنطينية وأندريينopol |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>١٧١٤ : معاهدة راستات</p> <p>١٧١٤ - ١٧٢٧ : چورج الأول ملك<br/>انجلترا</p> <p>١٧١٥ - ١٧٧٤ : لويس الخامس عشر</p> <p>١٧٢٧ - ١٧٦٠ : چورج الثاني ملك<br/>انجلترا</p> <p>١٧٣٣ - ١٧٣٨ : حرب الخلافة في<br/>بولندا</p> <p>١٧٤٠ - ١٧٨٠ : ماري - تيريز،<br/>امبراطورة النمسا</p> <p>١٧٤٠ - ١٧٨٦ : فريديريك الثاني<br/>الأكبر، ملك بروسيا</p> <p>١٧٥٦ - ١٧٦٣ : حرب الأعوام السبعة</p> <p>١٧٦٠ - ١٨٢٠ : چورج الثالث ملك<br/>انجلترا</p> <p>١٧٦٢ - ١٧٦٩ : كاترين الثانية،<br/>قيصرة روسيا</p> | <p>١٧١٨ : معاهدة پاساروفيتز</p> <p>١٧٢٠ - ١٧٢١ : سفارة محمد<br/>أفندي في فرنسا</p> <p>١٧٢٧ - ١٧٢٩ : المطبعة التركية<br/>الأولى ذات الأحرف العربية</p> <p>١٧٣٠ - ١٧٥٤ : محمود الأول</p> <p>١٧٣٩ : صلح بلجراد</p> <p>١٧٥٤ - ١٧٥٧ : عثمان الثاني</p> <p>١٧٥٧ - ١٧٧٤ : مصطفى الثالث</p> |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

|                                             |                                      |
|---------------------------------------------|--------------------------------------|
| ١٧٦٣ : معاهدة باريس                         |                                      |
| ١٧٦٨ : شاء كورسيكا من الجنوبيين             | ١٧٦٨ - ١٧٧٤ : الحرب مع روسيا         |
| ١٧٧٢ : التقسيم الأول لبولندا                | ١٧٧٠ : هزيمة تشيكمة البحرية          |
| ١٧٧٤ - ١٧٩٢ : لويس السادس عشر               | ١٧٧٤ : معاهدة كوتتشوك - كاينارچا     |
| ١٧٧٥ - ١٧٨٣ : حرب الاستقلال الأمريكية       | ١٧٧٤ - ١٧٨٩ : عبد الحميد الأول       |
| ١٧٧٦ : إعلان استقلال الولايات المتحدة       |                                      |
| ١٧٨٠ - ١٧٩٠ : چوزيف الثانى، امبراطور النمسا | ١٧٨٣ : ضم الروس للقرم                |
| ١٧٨٣ : معاهدة فرساي                         | ١٧٨٧ - ١٧٩٢ : الحرب مع روسيا والنمسا |
| ١٧٨٩ : بداية الثورة الفرنسية                | ١٧٨٩ - ١٨٠٧ : سليم الثالث            |
| ١٧٩٢ : معركة فالمى                          | ١٧٩٢ : صلح ياسى                      |
| ١٧٩٢ : اعلن الجمهورية الفرنسية              | ١٧٩٣ : اعلن النظام الجديد            |
| ١٧٩٣ : التقسيم الثانى لبولندا               |                                      |
| ١٧٩٣ - ١٧٩٤ : الارهاب                       |                                      |

|                                                       |                                                          |
|-------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| ١٧٩٥ : التقسيم الثالث لبولندا                         |                                                          |
| ١٧٩٥ - ١٧٩٩ : حكومة الادارة                           | ١٧٩٨ - ١٨٠١ : الحملة الفرنسية في مصر                     |
| ١٧٩٩ : انقلاب ١٨ برومير                               |                                                          |
| ١٧٩٩ : حكومة القنصلية، بونابارت                       |                                                          |
| القنصل الأول                                          |                                                          |
| ١٨٠٢ : صلح أميين                                      | ١٨٠٣ : احتلال الوهابيين للمدينتين المقدستين              |
| ١٨٠٤ - ١٨١٤ : الامبراطورية الأولى، نابليون امبراطوراً | ١٨٠٣ - ١٨٢٢ : تمرد على، باشا چانيما                      |
| ١٨٠٥ : اولم، ترافالجار، اوسترليتز                     |                                                          |
| ١٨٠٧ : معاهدة تيلسيت                                  | ١٨٠٧ : خلع سليم الثالث                                   |
| ١٨١٢ : الحملة على روسيا                               | ١٨٠٧ - ١٨٠٩ : مصطفى الرابع                               |
| ١٨١٤ - تنازل نابوليون الأول                           | ١٨٠٨ : اعدام سليم الثالث                                 |
| ١٨١٤ - ١٨٢٤ : لويس الثامن عشر                         | ١٨٠٩ - ١٨٣٩ : محمود الثاني                               |
|                                                       | ١٨١٢ : معاهدة بوخارست                                    |
|                                                       | ١٨١٦ - ١٨٢٠ : انتصارات محمد على، والى مصر، على الوهابيين |

|                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>١٨١٥ : ووترلو</p> <p>١٨١٥ : مؤتمر فيينا، التحالف المقدس</p> <p>١٨٢٤ - ١٨٣٠ : شارل العاشر</p> <p>١٨٣٠ : الانزال الفرنسي في الجزائر</p> <p>١٨٣٠ - ١٨٤٨ : لويس - فيليب الأول</p> <p>١٩٠١ - ١٨٣٧ : فيكتوريا، ملكة إنجلترا</p> <p>١٨٤٨ - ١٨٥٢ : الجمهورية الثانية في فرنسا</p> | <p>١٨٢١ - ١٨٢٩ : حرب الاستقلال اليونانية</p> <p>١٨٢٧ : هزيمة نافارين البحرية</p> <p>١٨٣٠ : معاهدة آندريينوبل</p> <p>١٨٣٠ - ١٨٣٩ : الاصدحات الكبرى الأولى</p> <p>١٨٣٧ - ١٨٣٢ : احتلال محمد على لسوريا وللاناضول الجنوبية</p> <p>١٨٣٣ : معاهدة هونكار - ايسكيليسى</p> <p>١٨٣٣ : معاهدة كوتاهيه</p> <p>١٨٣٩ : استيلاء الانجليز على عدن</p> <p>١٨٣٩ - ١٨٦١ : عبد المجيد الأول</p> <p>١٨٣٩ : خط جولخانه الشريف</p> <p>١٨٤١ : الاتفاق مع مصر</p> |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

١٨٥٢ - ١٨٧٠ : الامبراطورية  
الثانية، ناپوليون الثالث

١٨٥٤ - ١٨٥٥ : حرب القرم

١٨٦٢ - ١٨٦٧ : الحملة على المكسيك

١٨٦٦ : معركة سانوشا

- ١٨٧٠ - ١٨٧١ : الحرب الفرنسية -  
البروسية

١٨٧١ : معاهدة فرانكفورت

١٨٧١ : تيير، رئيس الجمهورية  
الفرنسية

١٨٧١ - ١٩١٨ : امبراطورية المانيا

١٨٧٣ - ١٨٧٩ : ماكمرون، رئيس  
الجمهورية

١٨٥٣ - ١٨٥٥ : الحرب مع روسيا

١٨٥٦ : مؤتمر ومعاهدة باريس، الخط  
الهまいونى

١٨٦٠ : الثورة في لبنان، التدخل  
الفرنسي

١٨٦١ - ١٨٧٦ : عبد العزيز  
١٨٦٢ : اتحاد مولدافيا وفالاشيا  
١٨٦٣ : تأسيس البنك العثماني

١٨٦٩ : افتتاح قناة السويس

١٨٧٥ : تعديل والنون بشأن  
الجمهورية

١٨٧٦ : مراد الخامس

١٩٠٩ - ١٨٧٦ : عبد الحميد الثاني

١٨٧٨ - ١٨٧٦ : الحرب مع صربيا  
وروسيا

١٨٧٦ : الدستور، الذي يعطى في عام  
١٨٧٨

١٨٧٨ : معاهدة سان ستيفانو

١٨٧٨ : التنازل عن قبرص لإنجلترا

١٨٧٨ : مؤتمر برلين. استقلال صربيا  
ورومانيا وبلغاريا. احتلال  
النمساويين للبوسنة والهرسك،  
واحتلال الروس للأناضول  
الشرقية

١٨٨١ : احتلال الفرنسيين لتونس

١٨٨١ : مرسوم محرم

١٨٨٢ : احتلال الانجليز لمصر

١٨٨٢ : التحالف الثلاثي (المانيا،  
النمسا، ايطاليا)

|                                                              |                                                             |
|--------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| ١٨٩٤ : اغتيال سادى كارنو                                     | ١٨٩٤ - ١٨٩٦ : التمردات الأرمنية<br>وشعرا                    |
| ١٨٩٤ - ١٩٠٦ : قضية دريفوس                                    | ١٨٩٤ - ١٨٩٥ : إنشاء لجنة الاتحاد<br>والترقى                 |
| ١٨٩٤ - ١٩١٧ : نيكولا الثاني،<br>قيصر روسيا                   | استقلال                                                     |
| ١٩٠٤ : الوفاق الودي                                          | ١٩٠٨ : ثورة تركيا الفتاة                                    |
| ١٩١٤ - ١٩١٨ : الحرب العالمية<br>الأولى                       | ١٩٠٩ - ١٩١٨ : محمد الخامس                                   |
| ١٩١٤ : معركة المارن                                          | ١٩١١ : فتح الإيطاليين لطرابلس<br>الغرب                      |
| ١٩١٢ : الحرب البلقانية الأولى                                | ١٩١٢ : الحرب البلقانية الثانية                              |
| ١٩١٤ : التحالف مع المانيا. الحرب<br>ضد فرنسا وإنجلترا وروسيا | ١٩١٤ - ١٩١٥ : الغزو الروسي في<br>الأناضول الشرقية (أرمينيا) |

|                                    |                                                                                   |
|------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
|                                    | ١٩١٥ : اعادة الفتح التركي. مذابح وترحيل الأرمن                                    |
|                                    | ١٩١٥ - ١٩١٦ : معركة الدردنيل                                                      |
| ١٩١٦ : معركة فيردان                | ١٩١٦ : «الثورة العربية» ضد الأتراك                                                |
| ١٩١٧ : دخول الولايات المتحدة الحرب | ١٩١٧ : استيلاء الانجليز على بغداد                                                 |
| ١٩١٧: الثورة الروسية               | ١٩١٨ : الانسحاب من فلسطين ومن سوريا                                               |
| ١٩١٨ : هدنة ريثوند                 | ١٩١٨ : الهجوم ضد الأرمن                                                           |
| ١٩١٩ : معاهدة فرساي                | ١٩١٨ - ١٩٢٢ : محمد السادس، آخر سلطان عثماني                                       |
| ١٩٢٠ : عصبة الأمم في جنيف          | ١٩١٩ : نزول اليونانيين إلى ازمير. مصطفى كمال في سامسون. مؤتمر أرضروم، مؤتمر سيواس |
| ١٩٢٠ : معاهدة سيفر                 | ١٩٢٠ : الجمعية الوطنية الكبرى الأولى في أنقرة. بداية حرب الاستقلال                |
|                                    | ١٩٢٠ - ١٩٢١ : الاتفاق مع السوفيات. استرداد الأناضول الشرقية                       |

١٩٢١ : الاتفاق مع فرنسا

١٩٢٢ : استعادة ازمير

١٩٢٢ : هدنة مودانيا

١٩٢٢ : استيلاء موسوليني على  
السلطة

١٩٢٢ - ١٩٢٤ : عبد المجيد، آخر  
خليفة

١٩٢٣ : محاولة هتلر الانقلابية في  
ميونيخ

١٩٢٣ : معاهدة لوزان

١٩٢٣ : دخول الأتراك إلى اسطنبول  
١٩٢٣ (٢٩ أكتوبر) : اعلان  
الجمهورية التركية. انقره  
عاصمة. مصطفى كمال رئيساً

١٩٢٤ : مولتلينين

١٩٢٤ : تنصي الخلافة

## **قائمة سلاطين الامبراطورية العثمانية**

- عثمان الأول، نحو ١٢٨٠ - نحو ١٣٢٤.
- أورخان، الغانى، نحو ١٣٢٤ - نحو ١٣٦٢.
- مراد الأول، خودافينديجار، نحو ١٣٦٢ - ١٣٨٩.
- بايزيد الأول، يلدريم، ١٣٨٩ - ١٤٠٢.
- محمد الأول، شلبى، ١٤١٣ - ١٤٢١.
- مراد الثاني، كوجا، ١٤٢١ - ١٤٤٦، ١٤٤٤ - ١٤٥١.
- محمد الثاني، الفاتح، ١٤٤٤ - ١٤٤٦، ١٤٥١ - ١٤٨١.
- بايزيد الثاني، ولى، ١٤٨١ - ١٥١٢.
- سليم الأول، ياروز، ١٥١٢ - ١٥٢٠.
- سليمان الأول، القانونى، ١٥٢٠ - ١٥٦٦.
- سليم الثاني، سارخوش، ١٥٦٦ - ١٥٧٤.
- مراد الثالث، ١٥٧٤ - ١٥٩٥.
- محمد الثالث، عدى، ١٥٩٥ - ١٦٠٣.
- أحمد الأول، باختى، ١٦٠٣ - ١٦١٧.
- مصطفى الأول، دلى، ١٦١٧ - ١٦٢٣، ١٦٢٢، ١٦١٨ - ١٦١٧.
- عثمان الثاني، جينچى، ١٦١٨ - ١٦٢٢.
- مراد الرابع، الغانى، ١٦٢٣ - ١٦٤٠.
- ابراهيم الأول، دلى، ١٦٤٠ - ١٦٤٨.

محمد الرابع، أوجى، ١٥٤٨ - ١٦٨٧.  
سليمان الثاني، ١٦٨٧ - ١٦٩١.  
أحمد الثاني، ١٦٩١ - ١٦٩٥.  
مصطفى الثاني، الغازى، ١٦٩٥ - ١٧٠٣.  
أحمد الثالث، ١٧٠٣ - ١٧٣٠.  
محمود الأول، كمبور، ١٧٣٠ - ١٧٥٤.  
عثمان الثالث، ١٧٥٤ - ١٧٥٧.  
مصطفى الثالث، ١٧٥٤ - ١٧٧٤.  
عبد الحميد الأول، ١٧٧٤ - ١٧٨٩.  
سليم الثالث، چيهاندار، ١٧٨٩ - ١٨٠٧.  
مصطفى الرابع، ١٨٠٧ - ١٨٠٨.  
محمود الثاني، عدلى، ١٨٠٨ - ١٨٣٩.  
عبد المجيد الأول، الغازى ، ١٨٣٩ - ١٨٦١.  
عبد العزيز، ١٨٦١ - ١٨٧٦.  
محمد مراد الخامس، ١٨٧٦.  
عبد الحميد الثاني، ١٨٧٦ - ١٩٠٩.  
محمد الخامس، رشاد، ١٩٠٩ - ١٩١٨.  
محمد السادس، وحيد الدين، ١٩١٨ - ١٩٢٢.  
عبد المجيد الثاني (خليفة فقط)، ١٩٢٢ - ١٩٢٤.

## Bibliographie

## المراجع

### XI. Les débuts de la Question d'Orient (1774-1839)

- ANDERSON (M.S.), *The Eastern Question, 1774-1923*, Londres-New York, 1966.  
BAILEY (F.E.), *British Policy and the Turkish Reform Movement : A Study in Anglo-Turkish Relations, 1826-1853*, Cambridge, 1942.  
DE LEONE (E.), *L'Impero ottomano nel primo periodo delle riforme (Tanzimat) secondo fonti italiane*, Milan, 1967  
EDMONDS (E.M.), *The Greek War of Independence, 1821-1833*, Chicago, 1968.  
*L'Egypte au XIX<sup>e</sup> siècle*, Groupe de recherches et d'études sur le Proche-Orient, Paris, 1982.  
FINDLEY (C.V.), *Bureaucratic Reform in the Ottoman Empire. The Sublime Porte, 1789-1822*, Princeton, 1980.  
HAJJAR (J.), *L'Europe et les destinées du Proche-Orient, 1815-1848*, Paris, 1970.  
HEYD (U.), « The Ottoman Ulema and westernization in the time of Selim III and Mahmud II », *Studies in Islamic History and Civilization, Scripta Hierosolymitana*, 9, 1961, pp. 63-96.  
JELAVICH (C. et B.), *The Establishment of the Balkan National States, 1804-1920*, Seattle-Londres, 1977.  
JUCHEREAU DE ST. DENYS, *Histoire de l'Empire ottoman depuis 1792 jusqu'en 1844*, 4 vol., Paris, 1844.  
KARAL (E.Z.), *Osmalı Tarihi* (Histoire ottomane), vol. V, *Nizam-i cedit ve Tanzimat devirleri, 1789-1856* (les époques du nizâm-i djedid et des Tanzimat, 1789-1856), Ankara, 1947  
KAYNAR (R.), *Mustafa Reşid Paşa ve Tanzimat* (Mustafâ Rechid Pacha et les Réformes), Ankara, 1954.  
LEWIS (B.), « The impact of the french revolution on Turkey », *Journal of World History*, I, 1953, pp. 105-125.  
—, *The Emergence of Modern Turkey*, Londres-New York, 2<sup>e</sup> éd., 1968, trad. fr., *Islam et laïcité La Naissance de la Turquie moderne*, Paris, 1988.  
MILLER (A.F.), *Mustapha Pacha Bairaktar*, trad. fr., Bucarest, 1975.  
REMERAND (G.), *Ali de Tébelen, Pacha de Janina, 1744-1822*, Paris, 1928  
SABRY (M.), *L'Empire égyptien sous Mohamed Ali et la Question d'Orient, 1811-1849*, Paris, 1930.  
SHAW (S.J.), *Ottoman Egypt in the Eighteenth Century*, Cambridge (Mass.), 1962).  
—, *Ottoman Egypt in the Age of the French Revolution*, Cambridge (Mass.), 1964.  
—, *Between Old and New The Ottoman Empire under Selim III, 1789-1807*, Cambridge (Mass.), 1971.  
SVORONOS (N.G.), *Histoire de la Grèce moderne*, Paris, 1953.  
—, *Le Commerce de Salonique au XVIII<sup>e</sup> siècle*, Paris, 1956.

### XII. La période des Tanzimat (1839-1878)

- ANCEL (J.), *Manuel historique de la Question d'Orient*, Paris, 1923  
BACQUÉ-GRAMMONT (J.-L.) et DUMONT (P.), *Economie et sociétés dans l'Empire ottoman (fin du XVIII<sup>e</sup>-début du XX<sup>e</sup> siècle)*, Paris, 1983.  
BATU (H.) et BACQUÉ-GRAMMONT (J.-L.), *L'Empire ottoman, la République de Turquie et la France*, Istanbul, 1986  
BERKES (N.), *The Development of Secularism in Turkey*, Montreal, 1964  
BRAUDE (B.) et LEWIS (B.), *Christians and Jews in the Ottoman Empire*, 2 vol., New York, 1982  
ÇELIK (Z.), *The Remaking of Istanbul; Portrait of an Ottoman City in the Nineteenth Century*, Seattle et Londres, 1982

- DAVISON (R.F.), *Reform in the Ottoman Empire, 1856-1876*, New York, 1973.
- FINDLEY (C.V.), *Bureaucratic Reform in the Ottoman Empire. The Sublime Porte, 1789-1922*, Princeton, 1980.
- ISSAWI (C.), *The Economic History of the Middle East, 1800-1914*, Chicago, 1966.
- , *The Economic History of Turkey, 1800-1914*, Chicago, 1980.
- KARAL (E.Z.), *Osmanlı Tarihi. Nizam-i Cedid ve Tanzimat Devirleri, 1789-1856* (Histoire ottomane. Les époques de l'ordre nouveau et des Tanzimat, 1789-1856), 3<sup>e</sup> éd., Ankara, 1970.
- , *Osmanlı Tarihi, İslahat Fermanı Devri, 1856-1861* (Histoire ottomane. L'époque de la charte de réforme, 1856-1861), Ankara, 1954.
- , *Osmanlı Tarihi, İslahat Fermanı Devri, 1861-1876* (Histoire ottomane. L'époque de la charte de réforme, 1861-1876), Ankara, 1956.
- , *Osmanlı Tarihi. Birinci Meşrutiyet ve İstibdat Devirleri, 1876-1907* (Histoire ottomane. Les époques de la première Constitution et de l'autocratie, 1876-1907), Ankara, 1962.
- KARPAT (K.H.), *Ottoman Population, 1830-1914, Demographic and Social Characteristics*, Madison, 1985.
- LEWIS (B.), *The Emergence of Modern Turkey*, 2<sup>e</sup> éd., Oxford, 1968, trad. franç., *Islam et laïcité. La Naissance de la Turquie moderne*, Paris, 1988.
- MARDIN (S.), *The Genesis of Young Ottoman Thought*, Princeton, 1962.
- SHAW (S.J.) et SHAW (E.K.), *History of the Ottoman Empire and Modern Turkey*, vol. II, *The Rise of Modern Turkey*, Cambridge, 1977.
- Tanzimat'tan Cumhuriyet'e Türkiye Ansiklopedisi* (Encyclopédie de la Turquie des Tanzimat à la République), 6 vol., İstanbul, 1984-1985.

### XIII. Le dernier sursaut (1878-1908)

- BERKES (N.), *The Development of Secularism in Turkey*, Montréal, 1964.
- ÇELİK (Z.), *The Remaking of Istanbul, Portrait of an Ottoman City in the Nineteenth Century*, Seattle et Londres, 1986.
- ISSAWI (C.), *The Economic History of Turkey, 1800-1914*, Chicago, 1980.
- KARAL (E.Z.), *Osmanlı Tarihi, Birinci Meşrutiyet ve İstibdat Devirleri, 1876-1907* (Les Époques de la première Constitution et de l'autocratie, 1876-1907), Ankara, 1962.
- KARPAT (K.H.), *Ottoman Population, 1830-1914, Demographic and Social Characteristics*, Madison, 1985.
- KOLOĞLU (O.), *Abdülhâmid'in Gerçeği* (La vérité sur 'Abdül-Hamid), İstanbul, 1987.
- KUSHNER (D.), *The Rise of Turkish Nationalism, 1876-1908*, Londres, 1977.
- LEWIS (B.), *The Emergence of Modern Turkey*, 2<sup>e</sup> éd., Oxford, 1968.
- MCCARTHY (J.M.), *Muslims and Minorities, The Population of Ottoman Anatolia and the End of the Empire*, New York, 1983
- ORTAYLI (I.), *İkinci Abdülhamid Döneminde Osmanlı İmparatorluğunda Alman Nüfusu* (L'influence allemande dans l'Empire ottoman à l'époque de 'Abdül-Hamid II), Ankara, 1981.
- PAMUK (Ş.), *The Ottoman Empire and European Capitalism, 1820-1913*, Cambridge, 1987
- QUATAERT (D.), *Social Disintegration and Popular Resistance in the Ottoman Empire, 1881-1908, Reactions to European Economic Penetration*, New York, 1983.
- RAMSAUR (E.E.), *The Young Turks, Prelude to the Revolution of 1908*, reimpr Beyrouth, 1965
- SHAW (S.J.) et SHAW (E.K.), *History of the Ottoman Empire and Modern Turkey*,

- II, *The Rise of Modern Turkey (1808-1975)*, Cambridge, 1977.
- Tanzimat'ın Cumhuriyet'e Türkiye Ansiklopedisi* (Encyclopédie de la Turquie, des Tanzimat à la République), 6 vol., Istanbul, s.d.
- THOBIE (J.), *Intérêts et impérialisme français dans l'Empire ottoman (1895-1914)*, Paris, 1977.
- AHMAD (F.), *The Young Turks. The Committee of Union and Progress in Turkish Politics, 1908-1914*, Oxford, 1969.
- AKŞIN (S.), *Jön Türkler ve İttihat ve Terakki* (Les Jeunes-Turcs et l'Union et Progrès), Istanbul, 1987.
- ATATÜRK (M.K.), *Discours du Ghazi Mustapha Kemal Pacha, président de la République turque*, Leipzig, 1929.
- BAYSUR (Y.H.), *Türk İnkilabı Tarihi* (Histoire de la révolution turque), 10 vol., Ankara, 1940-1967.
- DUMONT (P.), *Mustafa Kemal invente la Turquie moderne*, Bruxelles, 1983.
- MCCARTHY (J.), *Muslims and Minorities The Population of Ottoman Anatolia and the End of the Empire*, New York, 1983.
- GEORGEON (F.), *Aux Origines du nationalisme turc, Yusuf Akçura*, Paris, 1980.
- GÖKALP (Z.), *Turkish Nationalism and Western Civilization*, éd. par Niyazi Berkes, New York, 1959.
- GUNTER (M.), *Pursuing the Just Cause of Their People. A Study of Contemporary Armenian Terrorism*, New York, 1986.
- GÜRÜN (K.), *Le Dossier arménien*, Paris, 1983.
- HELLER (J.), *British Policy towards the Ottoman Empire, 1908-1914*, Londres, 1983.
- HUREWITZ (J.C.), *Diplomacy in the Near and Middle East*, II, rééd., New York, 1972.
- RENOUVIN (P.), *La Crise européenne et la Première Guerre mondiale*, 5<sup>e</sup> éd., Paris, 1969.
- SHAW (S.J.) et SHAW (E.K.), *History of the Ottoman Empire and Modern Turkey, II : Reform, Revolution and Republic. The Rise of Modern Turkey, 1808-1975*, Cambridge, 1977.
- TERNON (Y.), *Les Arméniens. Histoire d'un génocide*, Paris, 1977.
- TOPRAK (Z.), *Türkiye'de « Millî İktisat » 1908-1918* (l'économie nationale en Turquie, 1908-1918), Istanbul, 1982.
- TUNAYA (T.Z.), *Türkiye'de de Siyasal Partiler, I, İkinci Meşrutiyet Dönemi* (Les Partis politiques en Turquie, I, L'époque du second régime constitutionnel), Istanbul, 1984.

#### XV. L'art ottoman

- ARSEVEN (C.E.), *Les Arts décoratifs turcs*, Istanbul, 1952
- ASLANAPA (D.), *Turkish Art and Architecture*, Londres, 1971.
- , *Turkish Arts Selyuk and Ottoman Carpets, Tiles and Miniature Paintings*, Istanbul, 1961.
- DAVIS (F.), *The Palace of Topkapi in Istanbul*, New York, 1970.
- ELDEM (S.H.), *Turk mimarı eserleri* (Works of Turkish Architecture), Istanbul, s.d.
- , *Rölöve*, 2 vol., Istanbul, 1968, 1977.
- ESİN (E.), *Turkish Miniature Painting*, Tokyo, 1960.
- ETTINGHAUSEN (R.), *Miniatures turques* (Unesco), Paris, 1965.
- , *Turkish Miniatures from the Thirteenth to the Eighteenth Century*, New York, 1965.
- , İPSİROĞLU et EYUBOĞLU, *Turquie. Miniatures anciennes* (Unesco), New York,

1961.

- GABRIEL (A.), *Châteaux turcs du Bosphore*, Paris, 1943.  
—, *Monuments turcs d'Anatolie*, 2 vol., Paris, 1931-1934.  
—, *Une Capitale turque. Brousse*, 2 vol., Paris, 1958.  
—, *Voyage archéologique dans la Turquie orientale*, 2 vol., Paris, 1940.  
GOODWIN (G.), *A History of Ottoman Architecture*, Londres, 1971.  
HOAG (J.D.), *Architecture islamique*, Paris, 1982.  
LANE (A.), *Later Islamic Pottery (Persia, Syria, Egypt, Turkey)*, Londres, 1957.  
OZ (T.), *Turkish Ceramics*, Ankara, 1957.  
—, *Türk kumaş ve kadifeleri*, İstanbul, 1951.  
PAPADOPOULO (A.), *L'Islam et l'art musulman*, Paris, 1976.  
ÜNSAL (B.), *Turkish Islamic Architecture in Seljuk and Ottoman Times, 1071-1923*, Londres, 1959.  
—, *Mosquées*, Lausanne, 1975.  
—, *Turquie ottomane*, Fribourg, 1965.  
VOGT-GÖKNIL (U.), *Les Mosquées turques*, Zurich, 1953.  
—, *Living Architecture : Ottoman*, Londres-Fribourg, 1966.  
YETKIN (S.K.), *L'Ancienne Peinture turque du XII<sup>e</sup> au XVIII<sup>e</sup> siècle*, Paris, 1970.  
—, *L'Architecture turque en Turquie*, Paris, 1962.

## XVI. *La vie intellectuelle et culturelle*

- ADNAN (A.), *La Science chez les Turcs ottomans*, Paris, 1939.  
BABINGER (F.), *Die Geschichtsschreiber der Osmanen und ihre Werke*, Leipzig, 1927.  
BAZIN (L.) et DUMONT (P.), « Littérature turque » dans *Encyclopédie de la Pléiade, Histoire des littératures*, t I, Paris, 1967.  
BOMBACI (A.), *Histoire de la littérature turque*, trad. franç. par I. Mélikoff, Paris, 1968.  
DINO (G.), « Littérature turque », dans *Encyclopaedia Universalis*, vol. 16, Paris, 1973.  
GIBB (E.J.), *A History of Ottoman Poetry*, 6 vol., Londres, 1900-1909.  
KÖPRÜLÜ (F.), « Litterature turque 'othmanli » , dans *Encyclopédie de l'Islam*, t. IV, Paris, 1931.  
RESCHER (O.), *Ein Gesamtüberblick über die türkische Literatur*, İstanbul, 1941.

## **المحتويات**

**الفصل الحادى عشر : بدايات المسألة الشرقية (١٧٧٤ - ١٨٣٩) :**

٥

روبير مانتران

عبد الحميد الأول (١٧٧٤ - ١٧٨٩)

الوضع الداخلى - الإصلاحات المدنية - ضغط روسيا

سليم الثالث (١٧٨٩ - ١٨٠٧)

الإصلاحات النظام الجديد (١٧٨٩ - ١٨٠٢) - المصاعب الداخلية،

الضغوط الخارجية - التمرادات في الولايات - سقوط سليم الثالث

الردة والردة المضادة

محمد الثانى وتقلبات السلطة (١٨٠٩ - ١٨٢١)

ضغط النظام السياسى - محمد على فى مصر نموذج يجب الاقتداء

به؟ حروب أم إصلاحات؟

الحرب (١٨٢١ - ١٨٣٩)

اليونان من الانتفاضة إلى الاستقلال - الحرب مع مصر - الضغط

الدولى، فتح الجزائر

(الإصلاحات (١٨٣٩ - ١٨٢٠)

الشخصيات الفاعلة - التجديفات - الصحافة والمجتمع - خط جولخانه

الشريف

**الفصل الثانى عشر : فترة التنظيمات (١٨٣٩ - ١٨٧٨)،**

بول دومون

المصلحون

سلطانين وباشاوات - أدباء وأيديولوجيون - جنود الإصلاح المجهولون

## الإصلاحات

الباب العالى - نحو توحيد القانون - علمنة التعليم - الجيش الجديد -  
إدارة الولايات والشئون المالية  
التطور الاقتصادي والاجتماعي

أرياف في حركة - الملحق الجديد للمدن - التوسيع الاقتصادي - نهضة الملل

## الرجل المريض

الشرق في أزمة - حرب القرم - تقويض الصلح - الأزمة البلقانية

## الفصل الثالث عشر : النزاع الأخير ( ١٨٧٨ - ١٩٠٨ )

فرانسوا چورچو

الدولة العثمانية بعد معاهدة برلين

أعقاب الأزمة - الدولة الحميديّة - الفكرة الكبرى للعهد - هيمنة الغرب

المجتمع العثماني عند منتصف القرن

عدد وحركة السكان - الهجرة اليهودية - تحولات الأرياف والمدن -

اسطنبول والثقافة العثمانية

## صعود الأخطار

الحركات القومية، المشكلة الأرمنية - ظهور المانيا على المسرح. سكة

حديد بغداد - مولد معارضه جماعة تركيا الفتاة - نحو الثورة.

## الفصل الرابع عشر : موت امبراطورية ( ١٩٠٨ - ١٩٢٣ )

بول دومون وفرانسوا چورچو

الأمال وخيبات الأمل ( ١٩٠٨ - ١٩١٢ )

الثورة والردة - الغليان الاجتماعي والفكري - نشاط جماعة تركيا الفتاة

الانتكاسات الأولى طرابلس الغرب، البابا

الامبراطورية في حرب ( ١٩١٢ - ١٩١٨ )

الحروب البلقانية - من حرب إلى أخرى، نشاط لجنه الانحداد والبرقى -

الحرب العالمية الأولى الدوامة - سنوات الرماد - تعبئه المؤخرة

## **نهاية عالم (١٩٢٣ - ١٩١٨)**

الفرق - من ثورة إلى أخرى - من معاهده سيقرا إلى معاهدة لوزان موت وبعث تركيا.

### **الفصل الخامس عشر : الفن العثماني**

#### **الفن العثماني في الأراضي التركية :**

٢٥١

چان - پول رو

#### **الفن الإسلامي والفن العثماني**

المسجد - الفن السلوكي - والفن العثماني - الزخرفة - التحف  
المصنوعة - الطنافس (الأبسطة)

#### **المسجد العثماني**

المسجد ذو القبة الواحدة - المسجد المتعدد القباب - مدرسة مدرسة  
بورصا - المساجد ذات الخطوط المسمى بالخطيط على شكل حرف T  
مقلوب.

#### **مقدمة للعصر العظيم**

الفن في ظل محمد (الثاني) الفاتح - مساجد بايزيد الأول - تأثير أيا  
صوفيا - مسجدا بايزيد الثاني وسلام الأول في إسطنبول - سنان -  
مسجد شاهزاده - مسجد السليمية في ادرنة - تراث سنان.

#### **الأشكال الأخرى للفن**

البيت العثماني - العمارة المدنية - الفن الجائزي - القصر - طب قابى  
- نزبين المخطوطات بالصور.

العمارة في البلدان العربية في العصر العثماني،  
أندريه ريمون

#### **الفن الامبراطوري**

روايات التقليد الفنية المحلية

التجديدات

## **الفصل السادس عشر : الحياة الفكرية والثقافية في الإمبراطورية العثمانية :**

٤٢٧

لوي بازان

**مكونات الثقافة التركية قبل الإسلامية  
ترسيخ ثقافة إسلامية**

**توسيع اللغة التركية - الأدب الصوفي - الأعمال النثرية الأولى، توسيع  
الثقافة**

### **الكلاسيكية العثمانية**

استمرارية ثقافة تركية - بدايات حياة ثقافية إمبراطورية - الشعراء  
العثمانيون، ياتى وفوضوى - تجديد الأدب - الشعر الشعبي - الكتابة  
التاريخية - الأجناس الأدبية الأخرى

### **نحو الحداثة**

التأثير الغربي - ظهور الصحافة، المدارس وال محلات الأدبية - الأشكال  
الأخرى للحياة الثقافية في القرن التاسع عشر.

٤٧٥

### **الملاحق**

- معالم تاريخية

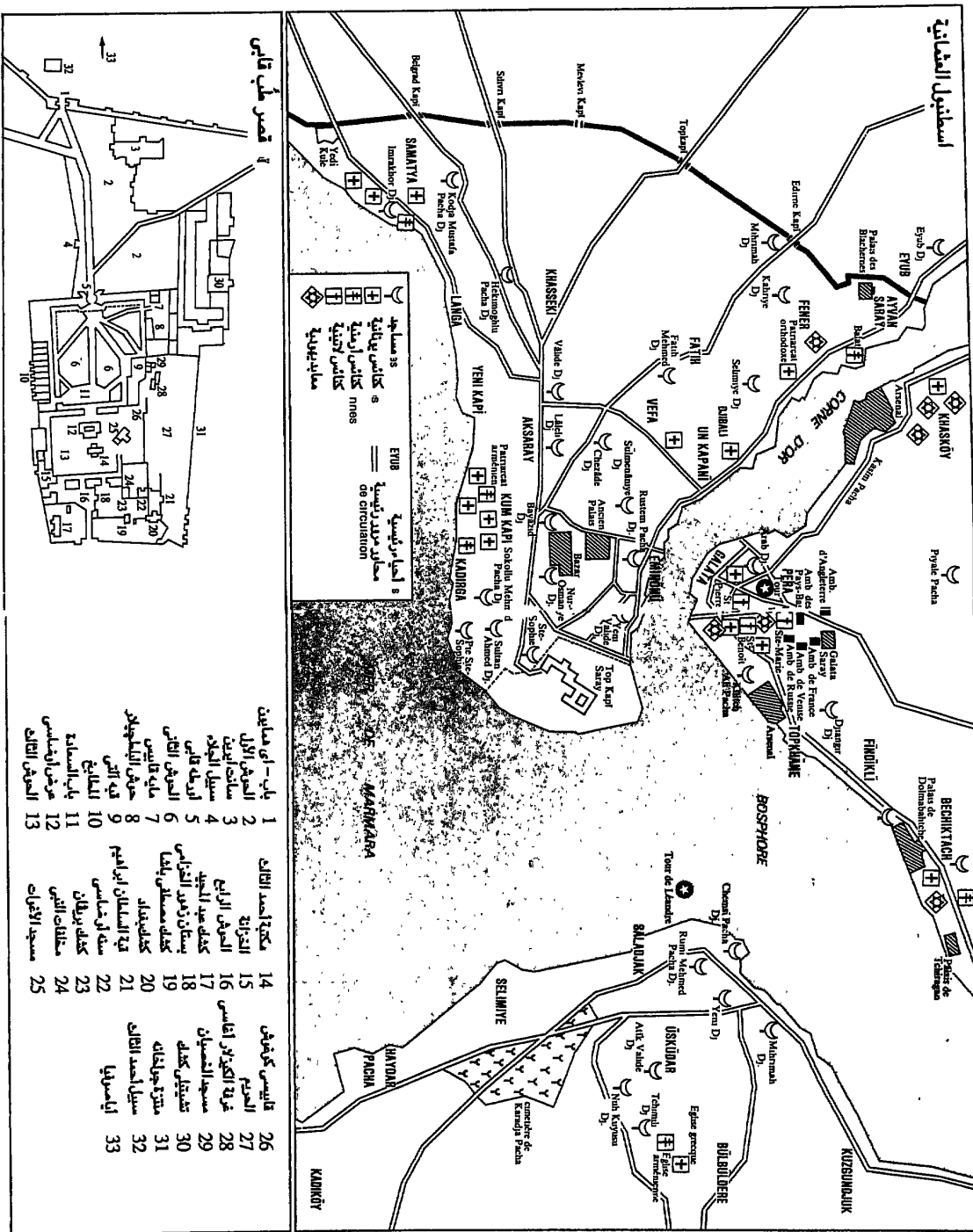
- قائمة سلاطين الإمبراطورية العثمانية

٤٩٨

- ببليوجرافيا

### **المحتويات**





رقم الإيداع ٩٣ / ٣٦٦  
I.S.B.N.: 977 - 5091 - 13 - 6





# تاریخ الدّوله العثمانیه

## الجزء الثاني

في هذا الجزء الثاني من كتاب «تاریخ الدّوله العثمانیه»، يصحبنا روبير مانتران ورفاقه من المؤرخين المتميّزين في رحلة النهاية للامبراطورية العثمانية بعد أن تعرّقت أوصالها، واقتسمت دول التحالف الأوروبي أملاك السلطان فيما بينها، بل وبدأت تعد لاحتلال قلب الامبراطورية «اسطنبول» التي دخلها الجنرال الفرنسي ديسبيري واحتازها على رأس قواته على ظهر حسان أبيض كما فعل محمد الفاتح من قبل.

الآن بدأت تركيا تصارع من أجل تحديد نفسها، من أجل طرد الحتنين، وإنهاء السلطنة وإقامة الجمهورية الحديثة.

تركيا الفتاه - الاتحاد والترقي - ثم الحركة الكمالية.

ويختتم هذا الجزء بفصلين عن الحضارة والأدب، والفن، والعمارة.. فلقد قدمت الدولة العثمانية الكثير في هذه المجالات.

وهكذا يأتي هذا الكتاب، عملًا غير مسبق، ودراسة من علمية، وثقافية لحقبة تاريخية كانت فيها الدولة العثمانية لعدة قرون تصنّع تاریخ العالم.

